

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱٤۰۱

صاحب امتیاز: ساحب امتیاز: پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی (پژوهشکده فقه و حقوق) (وابسته به دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم) (وابسته به دفتر تبلیغات اسلامی مدیر مسئول: نجف لکزایی سردبیر: سیفالله صرامی

دبیر تحریریه: علی اکبری معلم مترجم چکیدهها و منابع انگلیسی: محمدرضا عموحسینی مترجم چکیدههای عربی: محمدتقی محمدیان

مجوز انتشار نشریه غیربرخط **فقیلی**در زمینه علوم سیاسی (تخصصی) به زبان فارسی و ترتیب انتشار دوفصلنامه بـه نام پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی در تاریخ۱۳۹۸/۰۸/۱۳ به شماره ثبت ۸۵۸۶۷ از سوی معاون امـور مطبوعـاتی و اطلاعرسانی وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی صادر گردید.

معلم المعلمي المحالي المحالي المريات كشور (Magiran.com)؛ سيويليكا (Civilica.com)؛ مركز اطلاعات علمي جهاد دانشگاهي (SID)؛ پايگاه مجلات تخصصي نور (Noormags.ir)؛ پرتال جامع علوم انساني (ensani.ir)؛ سامانه نشريه: (ijp.isca.ac.ir) و پرتال نشريات دفتر تبليغات اسلامي (http://journals.dte.ir) و كتابخوان همراه پژوهان (Pajuhan.ir) نمايه مي شود. هيئت تحريريه در اصلاح و ويرايش مقالهها آزاد است. ديدگاههاي مطرح شده در مقالات صرفاً نظر نويسندگان محترم آنهاست.

**نشانی:** پردیسان، انتهای بلوار دانشگاه، پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی، طبقه همکف، اداره نشریات. صندوق پستی: ۳۶۸۸ /۳۷۱۸۵ \* تلفن: ۳۱۱۵۶۸۵۵ / ۳۱۱۵۶۹۰۹–۲۲۰ \* سامانه نشریه: ijp.isca.ac.ir

چاپ: مؤسسه بوستان کتاب **قیمت:** ۸۰۰۰۰ تومان



**داوران این شماره** علی اکبری معلم، سیفالله صرامی، نجف لکوزایی.

## اهداف انتشار دوفصلنامة الكترونيكي علمي \_ تخصصي فقه و سياست

دوفصلنامه فقه و سیاست به منظور توسعه، تحوّل و تعمیق مطالعات فقهی مرتبط با عرصه سیاست، مشتمل بر رویکرد معرفتی به گرایش بینارشتهای فقـه سیاسی، روش شناسی فقـه سیاسی، مسـائل فقـه سیاسی، فقه الحکومة، فقه حکومتی توسط پژوهشکده علوم و اندیشه سیاسی وابسته به پژوهشگاه علـوم و فرهنگ اسلامی تأسیس شده است.

دوفصلنامه فقه و سیاست با اهداف زیر منتشر می شود:

- ۱. گسترش مرزهای فقه و سیاست و تعمیق مباحث آن بین حوزویان و دانشجویان؛
  - ۲. دستیابی و ارائه آخرین یافتهها و دستاوردها در حوزه فقه و سیاست؛
- ۳. اهتمام در تولید مباحث فقه سیاسی در راستای پاسخگویی به نیازهای اساسی کشور؛
- ۴. فراهم ساختن زمینه پرورش پژوهشگران و دانشمندان تراز اول در زمینه فقه و سیاست؛
- ۵. ایجاد امکان مشارکت و همکاری پژوهشگران برجسته سایر مراکز علمی در زمینه فقه و سیاست؛
- ۶. ایجاد بستری برای ارتباط و همکاری و جذب و حفظ نخبگان حوزوی، دانشگاهی در حوزه فقه و سیاست؛
  - ۷. معرفی، نقد و ارزیابی اندیشه ها و جریان های فقه و سیاست در کشور ایران و جهان اسلام؛
- ۸ بسط مباحث و مسائل فقه و سیاست در قالب رویکرد معرفتی به گرایش بینارشتهای فقه و سیاست، روش شناسی فقه و سیاست، مسائل فقه و سیاست، فقه الحکومة، فقه حکومتی، فقه و سیاست تطبیقی، فقه و سیاست اهل سنّت و ... ؛
- ۹. همافزایی و بهرهمندی از انجمنها و گروههای علمی در سطح حوزه علمیه قم، سایر حوزههای علمیه و دانشجویان عرصه فقه و سیاست؛
- ۰۱. زمینهسازی برای تضارب آرا و همفکری پژوهشگران حوزه فقه سیاسی اسامی و فراهمساختن زمینههای رقابت و نوآوری در این زمینه؛
  - ۱۱. کسب مرجعیت علمی در زمینه فقه سیاسی؛
  - ۱۲. تقویت فعالیتهای علمی جمعی گروهی پژوهشگران عرصه فقه و سیاست.

از کلیه صاحب نظران، استادان و پژوهشگران علاقهمند دعوت می شود تا آثار خود را جهت بررسی و چاپ در دوفصلنامه فقه و سیاست بر اساس ضوابط و شرایط مندرج در این فراخوان از طریق سامانه نشریه به آدرس http://ijp.isca.ac.ir ارسال نمایند.

## راهنمای تدوین و نگارش مقالات

#### شرايط اوليه پذيرش مقاله

- √ نشریه فقه و سیاست در پذیرش یا رد و ویرایش علمی و ادبی مقالات، آزاد است.
- ✓ مقالات ارسالی به نشریه فقه و سیاست نباید قبلا در جای دیگری ارائه یا منتشر شده و یا همزمان جهـت انتشـار به نشریات دیگر ارسال شده باشند.
- ✓ با توجه به اینکه همه مقالات فارسی ابتدا در سامانه سمیم نور مشابهت یابی می شوند، برای تسریع فرایند داوری بهتر است نویسندگان محترم قبل از ارسال مقاله، از اصالت مقاله خود از طریق این دو سامانه مطمئن شوند.
- √ نشریه فقه و سیاست از دریافت مقاله مجدد از نویسندگانی که مقالـه دیگـری در رونـد بررسـی دارنـد و هنـوز منتشر نشده، معذور است.
- ✓ مقاله در محیط Word با پسوند DOCX با قلم Noorzar نازک ۱۳ برای متن و Noorzar نازک ۱۳ برای متن و Times New Roman نازک ۱۰ برای انگلیسی) حروف چینی شود.
- شرایط مقالات استخراج شده از آثار دیگر: چنانچه مقاله مستخرج از هر کدام از موارد ذیل باشد، نویسنده موظف است اطلاعات دقیق اثر وابسته را ذکر کند. در غیر این صورت در هر مرحله ای که نشریه متوجه عدم اطلاع رسانی نویسنده شود، مطابق مقررات برخورد می کند:
  - پایاننامه (عنوان کامل، استاد راهنما، تاریخ دفاع، دانشگاه محل تحصیل، دانشکده، گروه تحصیلی)
     \*\* مقاله ارسالی از دانشجویان (ارشدو دکتری) به تنهایی قابل پذیرش نبوده و ذکر نام استاد راهنما الزامی می باشد.
     طرح پژوهشی (عنوان کامل طرح، تاریخ اجرا، همکاران طرح، سازمان مربوطه)
    - ارائه شفاهی در همایش و کنگره (عنوان کامل همایش یا کنگره، تاریخ، سازمان مربوطه)
- روند ارسال مقاله به نشریه: نویسندگان باید فقط از طریق بخش ارسال مقاله سامانه نشریه جهت ارسال مقاله اقدام کنند، به مقالات ارسالی از طریق ایمیل یا ارسال نسخه چاپی ترتیب اثر داده نخواهد شد.
  - برای ارسال مقاله، نویسنده مسئول باید ابتدا در بخش «ارسال مقاله» اقدام به ثبت نام در سامانه نشریه نماید.
  - √ نویسندگان باید همه مراحل ارزیابی مقاله را صرفاً از طریق صفحه شخصی خود در سامانه مجله دنبال نمایند. ○ قالب و موضوع مقالات مورد پذیرش
- ۱. نشریه فقه و سیاست فقط مقالاتی را که حاصل دستاورهای پژوهشی نویسنده و حاوی یافتـههای جدیـد است را می.یذیرد.
  - ۲. مجله از پذیرش مقالات مروری صرف، گرد آوری، گزارشی و ترجمه معذور است.
    - فایل هایی که در زمان ثبت نام نویسنده مسئول باید در سامانه بارگذاری کند:
      - د فایل اصلی مقاله (بدون مشخصات نویسندگان)
      - ۲. فایل مشخصات نویسندگان (به زبان فارسی و انگلیسی)
        - ۳. فایل تعهدنامه (با امضای همه نویسندگان)
  - تذکر: (ارسال مقاله برای داوری، مشروط به ارسال سه فایل مذکور و ثبت صحیح اطلاعات در سامانه است).

۴. تکمیل و ارسال فرم عدم تعارض منافع، توسط نویسنده مسئول الزامی میباشد.

- حجم مقاله: واژگان کل مقاله: بین ۵۰۰۰ تا ۷۵۰۰ واژه؛ کلیدواژهها: ۴ تا ۸ کلیدواژه؛ چکیده: ۱۵۰ تا ۲۰۰ واژه (چکیده باید شامل هدف، مساله یا سوال اصلی پژوهش، روش شناسی و نتایج مهم پژوهش باشد).
   نحوه درج مشخصات فردی نویسندگان: نویسنده مسئول در آثاری که بیش از یک نویسنده دارند باید حتماً مشخص باشد. عبارت (نویسنده مسئول) جلوی نام نویسنده مورد نظر درج شود. فرستنده مقاله به عنوان
- نویسنده مسئول در نظر گرفته می شود و کلیه مکاتبات و اطلاع رسانی های بعدی با وی صورت می گیرد. ۰ **وابستگی سازمانی نویسندگان باید دقیق و مطابق با یکی از الگوی های ذیل درج شود:**
- ۱. اعضای هیات علمی: رتبه علمی (مربی، استادیار، دانشیار، استاد)، گروه، دانشگاه، شهر، کشور، پست الکترونیکی سازمانی.
- ۲. دانشجویان: دانشجوی (کارشناسی، کارشناسیارشد، دکتری) رشته تحصیلی، دانشگاه، شهر، کشور، پست الکترونیکی سازمانی.
- ۳. افراد و محققان آزاد: مقطع تحصیلی (کارشناسی، کارشناسی ارشد، دکتری) رشته تحصیلی، سازمان محل خدمت، شهر، کشور، پست الکترونیکی سازمانی.
  - ۴. طلاب: سطح (۴،۳،۲)، رشته تحصیلی، حوزه علمیه/مدرسه علمیه، شهر، کشور، پست الکترونیکی.
    - O ساختار مقاله: بدنه مقاله باید به ترتیب شامل بخش های ذیل باشد:
      - ۱. عنوان؛
    - ۲. چکیده فارسی (تبیین موضوع /مساله /سوال، هدف، روش، نتایج)؛
- ۳. مقدمه (شامل تعریف مساله، پیشینه تحقیق (فارسی و انگلیسی)، اهمیت و ضرورت انجام پـژوهش و دلیـل جدیدبودن موضوع مقاله)؛
  - ۴. بدنه اصلى (توضيح و تحليل مباحث)؛
  - ۵. نتیجه گیری (بحث و تحلیل نویسنده)؛
- ۶. بخش تقدیر و تشکو: پیشنهاد می شود از مؤسسه های همکار و تأمین کننده اعتبار بودجه پیژوهش نام برده شود. از افرادی که به نحوی در انجام پژوهش مربوطه نقش داشته، یا در تهیه و فراهم نمودن امکانات مورد نیاز تلاش نموده اند و نیز از افرادی که به نحوی در بررسی و تنظیم مقاله زحمت کشیده اند، با ذکر نام، قدردانی و سپاس گزاری شود. کسب مجوز از سازمان ها یا افرادی که نام آنها برای قدردانی ذکر می شوند، الزامی است؛
- ۲. منابع (منابع غیرانگلیسی علاوه بر زبان اصلی، باید به انگلیسی نیز ترجمه شده و بعد از بخش فهرست منابع، ذیل عنوان References درج شوند).
- **روش استناددهی:** <u>APA</u> (درج پانویس، ارجاعات درون متن و فهرست منابع) میباشد که لینک دانلـود فایـل آن در سامانه نشریه (راهنمای نویسندگان) موجود میباشد.

# فهرست مقالات

| ۷<br>علی اکبری معلم         | بررسی میزان آشنایی طلاب با پیشینه و شبهات پیرامون موضوع ولایت فقیه                        |
|-----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ى۴۲<br>عدى ـ عباسعلى سلطانى | تأثیرگذاری رسانههای مجازی در تحقق جرم فردی ارجاف و تشویش اذهان عموه<br>امیرزا             |
|                             | شرایط رهبر اسلامی از دیدگاه دو فیلسوف مسلمان مرایط رهبر اسلامی از دیدگاه دو فیلسوف مسلمان |
| <br>علىرضا كبيريان          | آسیبشناسی معرفتی توسعه نظری فقه سیاسی در عصر انقلاب اسلامی                                |
| ۱۳۰<br>اعظم غیاثی ثانی      | مبانی فقهی وجوب جهاد تبیین در مقابله با جنگ شناختی                                        |
| ۵۵۹                         | مردمسالاری دینی؛ پیوندی میان ارزشهای الهی و ارادهی مردمی                                  |



## An Examination of the Level of Islamic Seminary Students' Familiarity with the Background and Doubts Regarding the Concept of *Wilayat Faqih*<sup>1</sup>



Ali Akbari Moallem Assistant Professor, Islamic Sciences and Culture Academy, Qom, Iran a.akbarimoallem@isca.ac.ir

#### Abstract

Revolutionary seminary students have played, and continue to play, a significant role in the establishment and continuation of the Islamic Republic of Iran, which is based on the principle of *Wilayat Faqih* (Guardianship of the Jurist). But do seminary students today possess the necessary awareness and commitment to continue playing this role based on knowledge and adherence to *Wilayat Faqih*? This study seeks to answer that question by analyzing the level of students' familiarity—or lack thereof—with the historical background and the existing doubts surrounding *Wilayat Faqih*, and by offering strategies to increase the political awareness of seminary students and enhance the effectiveness of the system. The research follows a survey methodology. After identifying and introducing indicators and designing a questionnaire, the collected data from the statistical sample of seminary students are aware of the background and doubts surrounding *Wilayat al-Faqih*. Moreover, six

1. Akbari Moallem, A. (2022). An Examination of the level of Islamic seminary students' familiarity with the background and doubts regarding the concept of *Wilayat al-Faqih*. *Jurisprudence and Politics*, *3*(6), pp. 7-41. https://doi.org/10.22081/ijp.2025.71545.1067

\* **Publisher**: Islamic Propagation Office of the Seminary of Qom (Islamic Sciences and Culture Academy, Qom, Iran). **\*Type of article**: Research Article

**Received:** 2025/04/12•**Revised:** 2025/05/11•Accepted: 2025/06/10•**Published online:** 2025/06/22

variables—gender, place of residence, nationality, and the educational levels of their fathers and mothers as well as the fathers' occupations—did not significantly affect their level of familiarity. However, four variables—marital status, educational level, age of the students, and the mothers' occupations—had a significant impact. The categorization of the two dimensions (background and doubts about *Wilayat al-Faqih*), the development of the questionnaire, the analysis of the current situation, the identification of the students' strengths and weaknesses in this regard, and the provision of appropriate solutions are considered among the innovative aspects of this research.

#### Keywords

Islamic seminary students, Islamic seminaries, background, doubts, Wilayat al-Faqih.





#### دراسة مستوى إلمام الطلاب بخلفية قضية ولاية الفقيه

### والشبهات الموجودة حولها



**علي أكبري معلم** أستاذ مساعد، المعهد العالي للعلوم والثقافة الإسلامية، قم، إيران. a.akbarimoallem@isca.ac.ir

#### الملخص

لعب طلاب الحوزة العلمية الثوريون، ولا يزالون، دورًا هامًا في إرساء واستمرار نظام الجمهورية الإسلامية الإيرانية القائم على ولاية الفقيه. ولكن هل يمتلك طلاب الحوزة العلمية الآن الإعداد اللازم لمواصلة هذا الدور القائم على الوعي والالتزام بولاية الفقيه؟ تسعى هذه المقالة للإجابة على هذا السؤال، وبهدف تحليل مستوى إلمام الطلاب أو عدم إلمامهم بخلفية ولاية الفقيه والشبهات الموجودة حولها، وتقديم حل لزيادة الوعي السياسي للطلاب وفعالية النظام باستخدام أسلوب المسح. بعد تحديد المؤشرات وتقديمها وإنشاء استبيان، تم تحليل المعلومات التي بُمعت من المجتمع الإحصائي للطلاب. ووفقًا لنتائج الاستطلاع، فإن ٢٧٠١٤% من الطلاب على دراية بخلفية ولاية الفقيه والشبهات حولها. كما أن المتغيرات الستة (الجنس، ومكان الإقامة، والجنسية، ومستوى تعليم الآباء والأمهات، ومهن الآباء) لم تؤثر على مستوى إلمامهم بهذه القضية، بينما أثرت المتغيرات الأربعة (زواج الطلاب، ومستوى تعليمهم وأعمارهم، ومهن الأمهات) على مستوى إلمامهم بها.

 الاستشهاد بهذه المقالة: على أكبري معلم (٢٠٢٢). دراسة مستوى إلمام الطلاب بخلفية قضية ولاية الفقيه والشبهات الموجودة حولها. الفقه والسياسة، ٣(٦)، ص. ٧-٤١.

https://doi.org/10.22081/ijp.2025.71545.1067

المعالمة المعالمة: بحثية محكمة؛ النائسو: مكتب إعلام الإسلامي في حوزة قم (المعهد العالي للعلوم والثقافة الإسلامية، قم، إيران) © المؤلفون

تاريخ الإستلام: ۲۰۲۰/۰۲/۰۲ •تاريخ التعديل: ۱۱/۰۰/۰۲۰ •تاريخ القبول: ۱۰/۰۲ / ۲۰ / ۲۰ •تاريخ الإصدار: ۲۰/۰۲ / ۲۰ / ۲۰ / ۲۰

http://ijp.isca.ac.ir

مر ممكمة، بررسى ميزان آشنايي طلاب با پيشينه و شبهات پيرامون موضوع ولايت فقيا م ومن ابتكارات هذا البحث يمكن الإشارة إلى فهرسة بُعدي الخلفية والشبهات حول ولاية الفقيه، وبناء استبيان، وتحليل الوضع الراهن، واكتشاف نقاط القوة والضعف لدى الطلاب في هذا الصدد، واقتراح الحلول المناسبة.

> **الكلمات الرئيسية** الطلاب، الحوزات العلمية، الخلفية، شبهات ولاية الفقيه.





# بررسی میزان آشنایی طلاب با پیشینه و شبهات

## **پیرامون موضوع ولایت فقیه ٔ**



**علی اکبری معلم** استادیار، پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی. قم. ایران. a.akbarimoallem@isca.ac.ir

#### چکیدہ

طلاب انقلابی حوزه های علمیه در تأسیس و استمرار نظام جمهوری اسلامی ایران مبتنی بر ولایت فقیه نقش مهمی داشته و دارند. ولی آیا طلاب حوزه ها اکنون از آمادگی لازم برای ادامه ایفای این نقش مبتنی بر آگاهی و التزام به ولایت فقیه برخوردارند؟ این نوشتار در پی پاسخ به این پرسش و با هدف تحلیل میزان آشنایی یا عدم آشنایی طلاب با پیشینه و شبهات ولایت فقیه و ارائه راهکار برای افزایش آگاهی سیاسی طلاب و کارآمدی نظام با روش پیمایش، مورد بررسی قرار گرفته است. پس از شناسایی و معرفی شاخصها و ساختن پرسش نامه، اطلاعات جمع آوری شده از جامعه آماری طلاب مورد تحلیل قرار گرفت. براساس نتایج بررسی، ۶۷/۱۴ درصد طلاب با پیشینه و شبهات ولایت فقیه آگاهی دارند. همچنین، شش متغیر جنس، محل سکونت، تابعیت، سطح تحصیل پدران، مادران و شغل پدران در میزان آشنایی آنان تأثیر نداشته، ولی چهار متغیر وضع تأهل، سطح تحصیل و سن طلاب و شغل مادران در میزان آشنایی آنان مؤثر بوده است. شاخص بندی دو بُعد پیشینه و شبهات ولایت فقیه، ساخت پرسش مامه، تحلیل وضع موجود، کشف نقاط

#### كليدواژهها

طلاب، حوزههاي علميه، پيشينه، شبهات، ولايت فقيه.

۱. **استنادبه این مقاله**: اکبری معلم، علی. (۱۴۰۱). بررسی میزان آشنایی طلاب بـا پیشـینه و شـبهات پیرامـون موضـوع ولایت فقیه. فقه و سیاست، ۳(۶)، صص ۷–۴۱.

https://doi.org/10.22081/ijp.2025.71545.1067

ا نوع مقاله: پژوهشی؛ نانشر: دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم (پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی، قم، ایران) © نویسند گان تاریخ دریافت: ۱۲۰۴/۰۱/۳ •تاریخ اصلاح: ۱۴۰۴/۰۲/۲۱ •تاریخ پذیرش: ۱۴۰۴/۰۳/۲۰ •تاریخ آنلاین: ۱۴۰۴/۰۴/۱۰ ۱۴۰۴/۰۳/۲۰

http://ijp.isca.ac.ir

المعلم المراسى ميزان آشنايي طلاب با پيشينه و شبهات پيرامون موضوع ولايت فقيا

مقدمه

17

فقلط

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱ (پیاپی ۶)

«ولايت فقيه» از مبانى سياسى تأسيس و استمرار نظام جمهورى اسلامى ايران است. تعدادي از طلاب با ترويج نظريه ولايت فقيه مد نظر امام خميني الله موجب كسترش آن در میان مردم و پذیرش آن توسط مردم شدند. در واقع، زمینه اصلی پیروزی انقلاب اسلامي و تشکیل جمهوري اسلامي ايران را فراهم کردند و تاکنون نيز با حفظ و انتقال آن به جامعه و نسل جدید، نقش مهمی در مقبولیت و استمرار نظام با محوریت اندیشه سياسي امام راحل و اصل ولايت فقيه ايفا كردند. دغدغه اين است، طلاب انقلابي كه تاکنون برای استقرار و استمرار نظام، فداکاری ها کردند، آیا اکنون نیز از آمادگی و انگیزه لازم برای همراهی و مجاهدت برخوردارند؟ بدیهی است این آمادگی با آگاهی و آشنايي مداوم بهدست مي آيد. بنابراين، چون مرحله آشنايي، پايه التزام و رفتار انسان به حساب مي آيد، لازم است ميزان آشنايي طلاب و مروّجان اصلي ولايتِ فقها پيرامون ولايت فقيه مورد بررسي قرار گيرد؛ چراکه طلاب بدون آشنايي کافي با موضوع ولايت فقيه نمى توانند بهخوبي و بهطور مؤثر در حفظ و انتقال اين انديشه تلاش نمايند و در رفع كاستي هاي موجود پيرامون آن اقدام كنند؛ از آنجاكه ابعاد موضوع ولايت فقيه متعدد است، در اين مقاله به دو بُعـد آن پرداختـه ميشود. بنـابراين، پرسـش اصـلي این است که میزان آشنایی طلاب با پیشینه و شبهات پیرامون ولایت فقیه چقدر است؟ بديهي است با انجام اين بررسي راحت تر مي توان وضع موجود را تحليل كرد و با درک واقعیت و کشف نقاط قوت و ضعف، راهکارهای مناسبی برای ارتقای وضع موجود عرضه کرد. با انجام این تحقیق می توان به این نکته پی برد که آیا نظام و حوزههاي علميه توانستهاند نسبت به حفظ و انتقال باور ولايت فقيه به طلاب بهطور موفق عمل كنند؟

آنچه در مطالعه اکتشافی بهدست آمده این است که در موضوع مذکور با رویکرد جامعهشناسی سیاسی بویژه با نو آوری در تعیین شاخصهای مربوط به پیشینه و شبهات پیرامون ولایت فقیه و با اجرای پیمایش در حوزه علمیه، پژوهشهای قابل توجهی صورت نگرفته است. اگرچه تاکنون پیرامون نظریه ولایت فقیه، دهها کتاب و مقاله

به صورت مستقل و غیر مستقل توسط اشخاص حقیقی و حقوقی منتشر شده است، منتها آثار مذکور بیشتر به شیوه کتابخانه ای بوده و در دو حوزه فلسفه سیاسی و فقه سیاسی متمر کز شده اند؛ ولی تمر کز این پژوهش بر شناسایی و معرفی شاخص ها و اجرای پیمایش برای کشف میزان آگاهی طلاب فقط نسبت به پیشینه و شبهات پیرامون ولایت فقیه است. البته این نوع پژوهش در حوزه علمیه و در موضوع ولایت فقیه به طور کامل جدید بوده و با نو آوری در تبیین وضع موجود و ارائه راهکار برای حصول به وضع مطلوب تو أم است؛ بنابراین، ویژگی متمایز این تحقیق با پژوهش های گذشته، بررسی دقیق وضع موجود طلاب در دو بُعد پیشینه و شبهات پیرامون ولایت فقیه با رویکرد جامعه شناسی سیاسی، با اجرای پیمایش و عرضه راهکار متناسب با یافته های پژوهش است. البته موضوع ولایت فقیه در ابعاد وسیع تری توسط نگارنده مورد پژوهش قرار گرفت که نتایج آن در قالب مقاله های علمی پژوهشی متعدد در فصلنامه های مرتبط به چاپ رسیده است.

هدف اصلی مقاله، بررسی میزان آشنایی یا عدم آشنایی طلاب بـا پیشینه و شـبهات پیرامون ولایت فقیه برای کشف نقاط قوت و ضعف، بر طرف کردن نواقص احتمـالی و تلاش در افزایش مقبولیت و کار آمدی نظام میباشد.

چارچوب و الگوی تحقیق، رویـه جـاری فقهـا و صـاحبنظـران مسـلمان در مبحث ولايت فقها در آثار خود است.

جمع آوری دادهها از جمعیت زیاد، علت استفاده از روش تحقیق پیمایش <sup>۱</sup> در این تحقیق است. همچنین مکان اجرای پژوهش نیز وسیع است؛ بنابراین محقق با بکار گیری این روش و با مشاهده تغییر ویژگی در واحدهای تحلیل<sup>۲</sup> و دنبال کردن تغییرات دیگر، در پی فهم علل پدیدهها است (دی، ای، دواس، ۱۳۹۰، ص ۱۵)؛ چراکه می توان با دقت در

1. Survey research method

۲. واحدهای تحلیل، واحدی است که از آن، اطلاعات بهدست می آوریم و خصوصیاتش را توصیف می کنیم. معمولا در تحقیق پیمایشی، واحد تحلیل فرد است؛ در اینجا همان طلابی که با پرسش، میزان آشنایی آنـان را بـا پیشینه و شبهات پیرامون ولایت فقیه بهدست آورده، تحلیل می کنیم.

متغیرها، پرسشنامه، کیفیت تکمیل پرسشنامه و تحلیل صحیح آنها بر نتایج و یافته های آن اطمینان کرد.

جمعیت آماری این پژوهش، طلاب مرد و زن ۱۸ تا ۷۰ ساله هستند که در سطوح ۱، ۲، ۳ و ۴ در سال ۱۳۹۹ در حوزه علمیه در حال تحصیل و انجام فعالیت های علمی و تبلیغی بودهاند. حجم نمونه آماری براساس فرمول نمونه گیری کو کران ۲۸۳ نفر تعیین شد؛ اما با عنایت به اهمیت و حساسیت موضوع، تعداد نمونه را به ۱۱۰۹ نفر افزایش دادیم؛ تا ضریب اطمینان به واقعیت را افزایش دهیم.

جدول مربوط به توزيع حجم نمونه آماري طلاب به شرح ذيل است.

جدول شماره ۱: توزيع حجم نمونه آماري طلاب

| جمع  | تعداد طلاب مرد و زن در سطوح مختلف تحصیلی |     |        |     |        |     |        |     |  |  |  |  |
|------|------------------------------------------|-----|--------|-----|--------|-----|--------|-----|--|--|--|--|
|      | سطح چهار                                 |     | سطح سه |     | سطح دو |     | سطح یک |     |  |  |  |  |
|      | زن                                       | مرد | زن     | مرد | زن     | مرد | زن     | مرد |  |  |  |  |
| 11+9 | 24                                       | ١٧٨ | ۷۳     | 490 | ٧١     | 101 | 21     | ٩.  |  |  |  |  |

در این تحقیق از دو روش کتابخانهای و اسنادی (فیش برداری) و پرسش نامه محقق ساخته استفاده شده است. نتیجه آزمون پایایی و مقدار آلفای کرونباخ بـهدست آمـده بـرای سنجش ضریب پایایی(ثبات) پرسش نامه حدود ۸۲ درصد است که دلیل بر پایایی بالا است.

تعريف مفاهيم

تعریف مختصر مفاهیم اساسی مقاله به شرح زیر است:

**طلاب** غرض از طلاب، مجموعهای از افراد است که برای تحصیل علوم دینی در مدارس و \_\_\_\_\_

1. Cochran.

مراکز حوزوی زیر نظر مدیریت حوزههای علمیه و یا بهصورت آزاد در شهر قم مشغول به تحصیل، انجام پژوهش و تبلیغ باورهای اسلامی میباشند.

#### حوزه علميه

مجموعه مدارس و مراکز آموزشی و پژوهشی حوزوی که محل تحصیل طلاب علوم ديني منبعث از قرآن و اهل بيت الله و انجام پژوهش باشد، حوزه علميه اطلاق می شود (طارمی راد و دیگران، ۱۳۹۳، ج۱۴، ص ۳۴۶).

#### موضوع ولايت فقيه

آن دسته از مباحثي كه توسط فقها و صاحب نظران اسلامي درباره پيشينه و شبهات ولايت فقيه مطرح شده، مد نظر اين تحقيق است.

۱۵ ييشينه منظور از پیشینه، مجموعه مباحث فقهی شانزده نفر از فقهای بزرگ شیعه است که طي بيش از ده قرن گذشته (از قرن ۴ تا ۱۴ هـق) پيرامون نظريه ولايت فقيه مطرح شـده رسي ميزان آشنايي طلاب با پيشينه و شبهات پيرامون موضوع ولايت فقيا است؛ البته هر يک از آنان بحث مربوط بهنظريه ولايت فقيه را به اقتضاي زمان و مکان و موقعیتی که داشتند، در کنار مباحثی از قبیل نماز جمعه، زکات، خمس، جهاد، امر به معروف و نهى از منكر مطرح مي كردند.

شبهات

شبهات جمع شبهه است که در لغت به معنای پوشیدگی، شک، تردید و اِشکال در تميز دادن خطا از صواب، حق از باطل يا حلال از حرام آمده است (دهخدا، ١٣٧٣، ج٩، ص ۱۲۴۶۷؛ انوری، ۱۳۸۱، ص ۴۴۴۶؛ بندر ریگی، ۱۳۶۴، ص ۲۷۰). و در اصطلاح، در علوم مختلف تعاريف گوناگوني از آن عرضه شده است. اما منظور از شبهات در اينجا، پرسش، ترديد، إشكال و ابهاماتي است كه مخاطب نظريه ولايت فقيه به هنگام مطالعه موضوع، شنيدن گفتار و مشاهده رفتار و عملكرد ولي فقيه و يا بهواسطه ابراز نظر مخالفان

حکومت ولی فقیه با آن روبرو می شود. البته تعدادی از شبهات مهم در این باره مد نظر نگارنده است؛ مثل شبهه انتصابی یا انتخابی بودن ولایت فقیه، نقش مردم در حاکمیت فقیه، ساز گاری یا ناساز گاری حکومت ولی فقیه با دموکراسی، نحوه مهار قدرت سیاسی ولی فقیه و تفاوت نظام ولایت فقیه با نظام دیکتاتوری.

از ویژگی و نو آوری پژوهش حاضر، مطالعه میدانی با روش پیمایش است. اجرای پیمایش در حوزه علمیه و مسائل پیرامون آن بویژه درباره ولایت فقیه، آنهم در ایام کرونایی، کاری بس دشوار و سخت بوده است. همچنین تعریف شاخص برای موضوع ولایت فقیه در دو بُعد پیشینه و شبهات و تبدیل آن به پرسشنامه محققساخته برای تحقق هدف پژوهش از نو آوری تحقیق حاضر است.

#### متغيرهاى تحقيق

18

ففلا

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۲۰۶۱ (پیاپی ۶)

این مقاله دارای دو متغیر اصلی به نام پیشینه و شبهات ولایت فقیـه دارد. نخسـت، بـه تعریف عملیاتی دو متغیر یاد شده پرداخته میشود، سپس شاخصهای هر یک شناسایی و معرفی خواهد شد.

لزوم رعایت اصول و شرایط تهیه و تنظیم پرسش نامه (نادری، ۱۳۷۷، ص ۱۹۶؛ سرمد، ۱۳۷۸، ص ۱۴۱؛ نبوی، ۱۳۷۵، ص ۱۳۳؛ حسنزاده، ۱۳۸۹، ص ۲۶۰؛ دلاور، ۱۳۷۹، ص ۱۲۰؛ دی، ای، د واس، ۱۳۹۰، ص ۹۰)، تأکید بر اصول و محکمات مربوط به پیشینه و شبهات ولایت فقیه و پرهیز از به کارگیری مفاهیم و عبارات پیچیده و تخصصی، ضرورت رعایت سطح انتظار، عرف و سطح میانه آموختههای پاسخ گویان از دلایل انتخاب این تعداد از متغیرها و گویهها<sup>۱</sup> بوده است.

## ۱. پیشینه ولایت فقیه

از مطالعه آثار فقهای امامیه فهمیده میشود که نظریه ولایت فقیه از همان اول، مد نظر

1. items.

فقهای شیعه بوده است؛ ولی هر یک، به اقتضای زمان و مکان و موقعیت خود، به طرح و تبیین نظریه ولایت فقیه می پرداختند؛ بنابراین، نوع، کیفیت و میزان طرح مباحث مربـوط به ولایت فقیه در هر زمانی متفاوت بوده است.

فقها موضوع ولايت فقيه را در قالب مفاهيمي مانند حاكم، ولايت، امامت، نايب الغيبه، سلطان الاسلام، منصوب عام امام معصوم ﷺ و ناظر در امور مسلمانان و در مباحث مربوط به نماز جمعه، زكات، خمس، جهاد، امر به معروف و نهى از منكر، قضا و شهادت، حدود، وصيت و اوقاف مطرح مي كردند.

با مرور اجمالی آثار فقهای شیعه در دورههای مختلف آشکار می شود که نظریه ولایت فقیه، مورد اجماع و اتفاق نظر آنان بوده است و ادعای جدید بودن موضوع ولایت فقیه مردود است.

## دوره اول؛ قرون ۴ و ۵ هجری قمری

دو تن از فقهای بزرگ این دوره شیخ مفید و شیخ طوسی هستند. شیخ مفید معتقد به ولایت انتصابی فقها است. (جعفرپیشه فرد، ۱۳۸۰، ص ۴۶–۵۱) به نظر ایشان، در عصر غیبت، تمام اختیارات سلطان عادل به فقیه جامع شرایط تفویض شده است (جعفرپیشه فرد، ۱۳۸۰، ص ۱۳۵–۷۳) شیخ طوسی هم معتقد است، زمانی که خود سلطانِ حق و امام معصوم الله نمی تواند به طور مستقیم عهدهدار ولایت شود، منصب ولایت به فقهای شیعه تفویض شده است (جعفرپیشه فرد، ۱۳۸۰، ص ۱۳۱).

#### دوره دوم؛ قرون ۶، ۷، ۸ و ۹ هجری قمری

برخی از فقهای بنام این دوره عبارتند از: ابن ادریس حلی، علامه حلی، شهید اول، فاضل مقداد و ابن فهد حلی (جعفرپیشه فرد، ۱۳۸۰، صص ۱۳۹ –۱۴۰). ابن ادریس حلی نظریه ولایت فقیه را احیا کرد؛ به اعتقاد او، غرض از تشریع احکام و تعبّد به مقررات شرعی، تنفیذ و به اجرا نهادن آن در جامعه است (جعفرپیشه فرد، ۱۳۸۰، صص ۱۴۸–۱۵۰). محقق حلی، فقیه امین را منصوب به نصب عام از طرف ولی امریک میداند (جعفرپیشه فرد، ۱۳۸۰، ص ۱۶۰).

به اعتقاد شهید اول، نایب الغیبة، فقیهِ عادلِ شیعه اهل فتوا است که متکفل انجام امور حسبیه است (جعفرپیشه فرد، ۱۳۸۰، صص ۱۶۶–۱۶۸). از نظر فاضل مقداد، اقامه نماز جمعه، تولیت اموال اموات، تولیت مصرف زکات و جهاد فی سبیل الله و قضاوت، از مناصب و وظایف فقیه جامع شرایط است (ابوطالبی، ۱۳۹۰، ص ۸۸).

دوره سوم؛ قرون ۱۰، ۱۱ و ۱۲ هجری قمری

از فقهای این دوره می توان از محقق کَرَ کی، شهید ثانی و محقق سبزواری نام برد. محقق کر کی سومین فقیهی است که پس از ابی الصلاح حلبی و ابن ادریس حلی به طور مستقل و مستوفا به نظریه ولایت انتصابی فقیه می پردازد. وی با حضور و مشارکت در دربار شاه طهماسب صفوی، اعمال ولایت کرده است (ابوطالی، ۱۳۹۰، ص ۹۶). محقق کَرَ کی معتقدند، اصحاب ما اجماع و اتفاق نظر دارند بر اینکه فقیه عادل شیعه جامع شرایط فتوا، در جمیع امور نیابت پذیر، نایب امام معصوم است و در امور نیابتی ولایت مطلقه دارد (جعفرپیشه فرد، ۱۳۸۰، ص ۱۸۲–۱۸۳). شهید ثانی، معتقد است، منظور از کلمه حاکم در روایات، علاوه بر قضاوت و افتا، به معنای سرپرستی، رهبری و اداره امور جامعه می باشد. (ابوطالی، ۱۳۹۰، ص ۱۸۲). که بر عهده نایب عام امام معصوم در عصر غیبت، یعنی ققیه جامع شرایط، است. محقق سبزواری، تولیت سهم امام، منصب افتا، منصب قضا و می اولیت اموری مانند خمس و زکات را که جنبه حکومتی دارند، از مناصب فقیه جامع شرایط می داند (ابوطالی، ۱۳۹۰، ۱۳۹۰).

## دوره چهارم؛ قرن ۱۳ هجری قمری

کاشف الغطاء، میرزای قمی، محقق نراقی، شیخ حسن کاشف الغطاء، صاحب جواهر و شیخ انصاری از فقهای این دوره هستند (جعفرپیشهفرد، ۱۳۸۰، ص ۲۱۹). شیخ جعفر کاشف الغطا، به نیابت عامه فقها و عموم ولایت آنان از سوی امام زمانﷺ قایل است؛ <sup>۱</sup> به

۱. فتحعلی شاه قاجار از کاشف الغطا اجازه و نیابت در سلطنت را درخواست کرد و او هم اجازه داد و کتاب کشف الغطاء را برای او نوشت (ابوطالبی، ۱۳۹۰، ص ۱۳۲).

اعتقاد وي، اقامه حدود و تعزيرات، جهاد دفاعي، اخذ زكات و ماليات از شؤون و اختيارات فقيه جامع شرايط است (ابوطالبي، ١٣٩٠، ص ١٢٠). ميرزاي قمي معتقل به ولايت فقیه به معنای رهبری و زمامدار جامعه اسلامی است (ابوطالبی، ۱۳۹۰، ص ۱۲۷-۱۳۰). ملا احمد نراقي پس از ابي الصلاح حلبي، ابن ادريس حلي و محقق كَرَكي، چهارمين فقيه نظريه پرداز ولايت فقيه است كه ابعاد مختلف موضوع ولايت فقيه را بهصورت مفصل و به طور مستقل بحث و بررسی کرده است (جعفرپیشهفرد، ۱۳۸۰، ص ۲۲۰). بهنظر وی، فقها در عصر غيبت، همان ولايتي را كه پيامبر و ائمه در امور حكومتي دارا بودنـد، برخوردارنـد (جعفرپیشه فرد، ۱۳۸۰، ص ۲۲۵). شیخ حسن کاشف الغطاء در کتاب انوار الفقاهة، معتقد است فقیه جامع شرایط در همه مواردی که امام معصوم ولایت دارد، دارای ولایت است (جعفر پیشه فرد، ۱۳۸۰، صص ۲۰۷-۲۰۹). صاحب جو اهر، در بحث پر داخت خمس و بحث اقامه حدود و قضا به موضوع ولايت فقيه مي پردازد (جعفريشه فرد، ١٣٨٠، ص ٢٢٩). وي معتقـد بـه ولايت عامه فقيه و انتصابي بودن آن است (ابوطالبي، ١٣٩٠، ص ١٤٠). صاحب جواهر هماننـد محقق نراقی، معتقد است از عناوین «حاکم»، «قاضی»، «حجة» و «خلیفه» در روایات در شأن فقها، عمومیت فهمیده می شود. شیخ مرتضی انصاری، در کتاب های مکاسب، قضا، شهادات، زكات و خمس خود از موضوع ولايت فقيه بحث مستوفايي كرده است. شيخ انصاري پس از بيان سه منصب إفتا، قضا و ولايت براي فقيه، دو منصب اول را اجماعي میداند و منصب سوم را مورد بحث قرار میدهد (ابوطالبی، ۱۳۹۰، ص ۱۴۸). شیخ انصاری با بهره گیری از روایات و دقت عقلی به این نتیجـه میرسـد کـه فقهـا منصـوب معصـومﷺ هستند و ولايت دارند در تمام اموري كه عقل يا شرع و يا عرف مي گويد بايد به رئيس جامعه مراجعه کرد (جعفرییشهفرد، ۱۳۸۰، صص ۲۳۷–۲۴۶).

### دوره پنجم؛ قرن ۱۴ هجری قمری

محقق نائینی و امام خمینی از مهمترین فقهای این دوره هستند. میرزا حسین نائینی معتقد به ولایت عامه فقیه است. به اعتقاد او، ولایت فقها محدود به منصب قضا و إفتا نمی شود؛ بلکه امور عامه مانند اجرای حدود و تعزیرات، اخذ زکات و خمس، خراج،

http://ijp.isca.ac.ir

كر معتلي بررسى ميزان أشنايي طلاب با پيشينه و شبهات پيرامون موضوع ولايت فقيد

جزیه و غیره را شامل می شود (ابوطالبی، ۱۳۹۰، صص ۱۷۲ و ۱۷۴). میرزای نائینی با قرائت جدید از ولایت فقیه، تئوریک کردن آن را برای حل بحران سلطنت استبدادی عصر قاجار کافی نمی بیند و به تئوری عقلی دفع افسد به فاسد رو می آورد و از این نظریه سیاسی به نظام سازی مشروطه می پردازد (عمید زنجانی، ۱۳۸۹، ص ۸۷۰). در نظر نائینی حتی اگر ولایت فقها را فقط در امور حسبیه بدانیم، حفظ نظام اسلامی و دفاع از کیان جامعه اسلامی قطعاً از امور حسبیه و از وظایف فقهای جامع شرایط است و در صورت معذوریت، از باب اضطرار و در حد امکان و از راه سلطنت مشروطه با اذن فقیه باید به این وظیفه عمل کرد (عمیدزنجانی، ۱۳۸۹، ص ۱۷۷).

امام خمینی شنظریه ولایت فقیه را در آثار خود از جمله کتاب کشف اسرار، کتاب البیع و کتاب ولایت فقیه، همچنین در مجموعه پیامها و سخنرانی های خود بیان کرد. وی با ادله عقلی و نقلی، ولایت فقها را ثابت کرد، شرایط و ویژگی های حاکم اسلامی و فقیه جامع شرایط را بر شمرد، لزوم تشکیل حکومت اسلامی و وجوب تشکیل حکومت بر فقها را تبیین و وظایف حاکم اسلامی را احصا کرد. وی همانند بسیاری از فقهای شیعه، قائل به ولایت انتصابی فقیه است و تمام اختیارات امام معصوم الله را در مسائل حکومتی، بر اساس مصالح اسلام و مسلمانان، برای فقیه ثابت می داند (امام خمینی، ا۱۳۷۸ الف، صص ۴۰–۴۲). امام خمینی شنخستین فقیه شیعه در عصر غیبت است که توانست نظریه ولایت انتصابی فقیه را در سطح گسترده مطرح و آن را با حمایت مردم و در قالب نظام سیاسی جمهوری اسلامی ایران به صورت قانونی اجرایی نماید (معید زنجانی، ۱۳۸۹، ص ۲۸۰). به نظر امام، ولایت مطلقه ای که به نبی اکرم تش واگذار شده از مردم از جماع است و بر جمیع احکام فرعی الهی تقدم دارد (امام خمینی، ۱۳۷۸). مردم الهی است و بر جمیع احکام فرعی الهی تقدم دارد (امام خمینی، ۲۰۱۰).

#### جمع بندی پیشینه نظریه ولایت فقیه (از قرن ۴ تا ۱۴ هـ ق)

۲.

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱ (پیاپی ۶)

۱. اغلب فقهای شیعه از آغاز غیبت کبری از قرن چهارم هجری تاکنون، معتقـد بـه ولایت فقیه بوده و با تمسک به ادله عقلی و نقلی و اجماع اصحاب به اثبات ولایت فقیـه

در عصر غيبت پرداختند؛ بنابراين، ادعاى جديد بودن موضوع ولايت فقيه و طرح آن در سده اخير نادرست است.

۲. در طرح و بسط موضوع ولایت فقیه توسط فقهای طراز اول شیعه، عنصر زمان و مکان و آمادگی جامعه نقش مهمی داشته است.

۳. فقها موضوع ولايت فقيه را در قالب مفاهيمي مانند حاكم، ولايت، امامت، خليفه، حجت، سلطان الاسلام، نايب الغيبة، ناظر در امور مسلمين و منصوب عام امام معصوم الله مطرح كردهاند.

۴. اندیشه سیاسی شیعه و موضوع ولایت فقیه در طول تاریخ شیعه همواره در حال رشد و تعالی بوده است؛ فقهای بزرگ شیعه در اوایل قرون پس از غیبت امام معصوم الله بیشتر به تبیین موضوع ولایت فقیه پرداختند و در طول دوره های مختلف در صورت وجود زمینه، در حد امکان به اجرای شریعت و اعمال ولایت اقدام می کردند و در عصر حاضر نیز با تأسیس نظام سیاسی مبتنی بر ولایت فقیه، رهبری جامعه را برای اجرای احکام الهی و استقرار عدالت اجتماعی اسلام به طور مستقیم به دست گرفتند.

۵. چهار تن از فقهای بزرگ شیعه در پیش از انقلاب اسلامی، نظریه ولایت فقیه را بهصورت مفصل و مستقل مطرح کردهاند؛ ابی الصلاح حلبی در قرن ۵، ابن ادریس حلی در قرن ۴، محقق کَرَکی در قرن ۱۰ و ملا احمد نراقی در قرن ۱۳ هجری قمری.

۶. فقها در خصوص مناصب و اختيارات ولايت فقيه، اتفاق نظر ندارند.

۷. در اواخر دوره قاجار و دوره سلطنت سلسله پهلوی، تفکر فقهای شیعه از حالت تسلیم و همکاری با سلاطین کنار گذاشته شد و روحیه انقلابی و مبارزه جایگزین آن گشت.

به منظور رعایت استانداردها و پرهیز از طولانی شدن پرسش نامه، میزان آشنایی طلاب با پیشینه ولایت فقیه، با ۹ گویه مندرج در جدول زیر مورد بررسی قرار می گیرد. پاسخ طلاب به این گویهها مورد بررسی قرار می گیرد و میزان آشنایی آنان با پیشینه ولایت فقیه بهدست می آید. البته برای رعایت استاندارد مبنی بر تعیین یکسوم گویهها به صورت منفی و مابقی گویهها مثبت طراحی شدهاند.

| گویهها                                                                             | رديف |
|------------------------------------------------------------------------------------|------|
| نظريه ولايتِ فقيه يک موضوع جديد است.                                               | ١    |
| شیخ مفید و محقق نائینی از فقهای بزرگ شیعه، نظریه ولایتِ فقیه را مطرح کردند.        | ۲    |
| نظریه ولایتِ فقیه مورد اجماع و اتفاقنظر فقهای بزرگ امامیه نیست.                    | ٣    |
| نظریه ولایتِ فقیه در قالب مفاهیمی مثل حاکم و منصوبِ عـام امـام معصـوم مطـرح        | ¢    |
| مى شد.                                                                             | ,    |
| چهار تن از فقهای شیعه که موضوع ولایتِ فقیه را پیش از امـام خمینیﷺ بهصـورت          |      |
| مفصل و مستقل ارائه دادهاند عبارتاند از: ابی صلاح حلبی، ابن ادریس حلی، کَرَ کَـی    | ۵    |
| و نراقی.                                                                           |      |
| امام خمینیﷺ نخستین فقیه شیعه نیست که توانست نظریه ولایت انتصابی فقیـه را در        | ۶    |
| قالب نظام جمهوري اسلامي اجرايي نمايد.                                              | /    |
| اغلب فقهای شیعه از غیبت کبرا تاکنون معتقد به ولایت فقیـه بـوده و بـا ادلـه عقلـی و | v    |
| نقلی و اجماع اصحاب به اثبات ولایت فقیه پرداختند.                                   | •    |
| فقهای شیعه اگرچه در خصوص مناصب و اختیارات ولیفقیه اختلافنظر دارند اما در           | ٨    |
| خصوص منصب اِفتا و قضاوت برای فقیه اتفاقنظر دارند.                                  | ~    |
| با بررسی پیشینه نظریـه ولایـتِ فقیـه روشـن میشـود کـه ایـن نظریـه در میـان فقهـا   | ٩    |
| سابقه نداشت.                                                                       | ٦    |

جدول شماره ۲: گویههای مربوط به پیشینه ولایت فقیه

۲. شبهات پیرامون ولایت فقیه

27

اً سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۲۰۶۱ (پیاپی ۶)

شبهات ولايت فقيه دومين متغير اصلى است كه در اينجا به طور مختصر به آن پرداخته مىشود. تعدادى از شبهات درباره ولايت فقيه مورد توجه اين مقاله قرار گرفت كه به شرح ذيل مى آيد.

**الف) ولايت فقيه؛ انتصابي يا انتخابي**؟: دو نظريه مهم درباره منشاي حكومت فقيهِ

جامع شرایط بین فقها مطرح است: اول، نظریه انتصاب که معتقد است؛ فقیه جامع شرایط در عصر غیبت از سوی امام معصوم الله به سِمَت ولایت منصوب شده است و او نایب امام معصوم الله است (جوادی آملی، ۱۳۹۱، ص ۱۳۹۹، ارسطا، ۱۳۹۴، ص ۱۳۱۰، ص ۱۳۹۰، ص ۱۹۰۰). دوم، نظریه انتخاب که معتقد است؛ امام معصوم الله فقیه جامع شرایط را به مقام ولایت و نصب نکرده است بلکه آنان را به عنوان کاندیداها و نامزدهای احراز مقام ولایت و رهبری جامعه اسلامی به مردم معرفی کرده است تا اینکه مردم به انتخاب خود، مقام ولایت بالفعل را به منتخب خود تفویض کنند (ارسطا، ۱۳۹۴، ص ۱۳۱۷). برخی از وجوه مشتر ک بین دو نظریه انتصاب و انتخاب عبار تند از: اصل لزوم تشکیل حکومت اسلامی در زمان غیبت برای اجرای احکام الهی و برقراری نظام عادلانه اجتماعی، ثابت بودن ولایت برای فقها، انتصابی بودن ولایت پیامبر اله و معصومین الته تهرانی، ۱۳۷۹، ص ۱۵۶،

۲۳

ررسى ميزان آشنايي طلاب با پيشينه و شبهات پيرامون موضوع ولايت فقيا

برخی از وجوه افتراق بین دو نظریه انتصاب و انتخاب ولی فقیه عبارتند از: کشف یا جعل ولایت، مادام العمر یا موقت بودن دوره رهبری، دایره شمول ولایتِ فقها، گستره ولایت فقیه بر مبنای نظریه انتصاب، ولایت بر همه شیعیان اما براساس نظریه انتخاب، محدود به منتخبین و موکلین آنها است، ولایت یا وکالت فقیه، مطابق نظریه انتصاب، فقیه جامع شرایط ولایت دارد اما براساس نظریه انتخاب، فقیه جامع شرایط دارای وکالت است، نقش مردم در ولایتِ فقها، برابر نظریه انتخاب، نقش مردم در حکومت فقیه از باب کار آمدی است اما بر مبنای نظریه انتخاب، مردم به عنوان ملاک مشر وعیت از مرگ فقیه حاکم؛ برابر نظریه انتخاب، مردم به عنوان ملاک مشر وعیت باطل می شود؛ ولی مطابق نظریه انتصاب و کالت فقیه با مرگ موکل و موکلان، دهندگان به ولایت وی، از بین نمی رود (جوادی آملی، ۱۳۹۱، مرکه به مرکه موکل و رأی دهندگان به ولایت وی، از بین نمی رود (جوادی آملی، ۱۳۹۱، مرکه).

بهنظر امام، فقیه جامع شرایط توسط شارع مقدس منصوب شده است؛ ولی برای

فعلیت ولایتِ فقیه، رضایت و پذیرش عموم مردم الزامی است (امام خمینی، ۱۳۶۵، ص ۳۳؛ امام خمینی، ۱۳۷۸«ب»، ج۱۰، ص ۳۰۸؛ ج ۶، ص ۶۹).

ب) نقش مردم در مشروعیت و حاکمیت ولی فقیه: براساس نظریه انتخاب، نقش مردم در حاکمیت فقها به عنوان ملاک مشروعیت ولایتِ فقیه لحاظ می شود؛ اما مطابق نظریه انتصاب، نقش مردم از باب کار آمدی است (رجالی تهرانی، ۱۳۷۹، ص ۱۹۲). از نظر امام راحل، مردم در تحقق و به فعلیت رساندن ولایتِ فقیه ایفای نقش می کنند و بدون رضایت و پذیرش عامه مردم، ولایتِ فقیه به مرحله فعلیت و اجرا نمی رسد و فقیه نمی تواند اعمال ولایت و حاکمیت کند (اکبری معلم، ۱۳۹۶، ص ۱۳۱). حضرت امام رأی اکثریت مردم را معتبر می داند (امام خمینی، ۱۳۷۸س، ج۹، ص ۱۳۲۴). حق نصیحت (امام در حکومت فقیه، حق تعیین سرنوشت (امام خمینی، ۱۳۷۸س، ج۹، ص ۱۳۷)، حق نصیحت (امام خمینی، ۱۳۷۸س)، ج۸، صص ۴۸۷ – ۴۸۸)، حق انتقاد (امام خمینی، ۱۳۷۸س)، حق نصیحت (امام حق اعتراض و نظارت (امام خمینی، ۱۳۷۸س)، ج۹، می ۱۳۷

24

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱ (پیاپی ۶)

ج) در فرض از دست دادن مقبولیت ولی فقیه: از دیدگاه امام، ولی فقیه بدون مقبولیت، نمی توانند إعمال حاکمیت نمایند و در صورت از دست دادن مقبولیت عمومی، کنار گذاشته می شوند و برای ماندن بر سر قدرت و اعمال ولایت، حق دیکتاتوری ندارند؛ بنابراین، باید قدرت را به مردم واگذار کنند. چون تعیین سرنوشت حق مردم است و مردم باید خودشان در خصوص سرنوشت خویش تصمیم بگیرند. به همین دلیل، سیره عملی امام راحل طی ده سال رهبری نظام جمهوری اسلامی ایران، اهتمام و تأکید وی بر اعتبار به رأی و نظر مردم بوده است (امام خمینی، ۱۳۷۸س، ج۱۱، ص

د) ضرورت دفاع قانونی از ولی فقیه: دفاع از حریم ولایت فقیه بایستی از راه قانونی و شرعی باشد؛ چراکه دفاع از ولایت فقیه همانند دفاع از سایر حقوق اسلامی است که باید در راستای حفظ نظم و سلامت جامعه صورت پذیرد. به دلیل اینکه دفاع از حریم ولایت فقیه از طریق غیر قانونی و به غیر از مجاری و مکانیزهای تعریف شده،

سبب ایجاد فساد و هرج و مرج در جامعه می شود (جوادی آملی، ۱۳۹۱، ص ۵۱۰) که عقل و شرع ملتزم به آن نمی باشد.

**ه.) ساز گاری یا ناساز گاری ولایت فقیه با دمو کراسی:** امام معتقد به دمو کراسی اسلامی است؛ به این معنا که مردم شکل حکومت را تعیین می کنند، ولی محتوای آن، قوانین الهی و احکام اسلامی است (امام خمینی، ۱۳۷۸ اب، ج۵، ص ۱۳۹۸ و ۲۴۰)، اما در نظام دمو کراسی غربی، مردم هم شکل و هم محتوای حکومت را تعیین می کنند. برخی از مشتر کات نظام ولایت فقیه و نظام دمو کراسی غربی عبار تند از: اول، در هر دو نظام سیاسی، انتخابات به صورت آزاد بر گزار می شود و رأی اکثریت جامعه ملاک عمل است (امام خمینی، ۱۳۷۸ اب)، ج۲، ص ۱۳۳۳؛ امام خمینی، ۱۳۹۳، ص ۱۹۶۹، دوم، آزادی مردم؛ البته در چارچوب قانون و مصالح عمومی جامعه (امام خمینی، ۱۳۷۸ اب)، ج۵، صص ۱۹۶۹، ۶۳۶، ۶۹۸ و ۲۶۹).

۲۵

ررسي ميزان آشنايي طلاب با پيشينه و شبهات پيرامون موضوع ولايت فقيا

و) مکانیزمهای مهار قدرت سیاسی ولی فقیه: دو شیوه مهار قدرت سیاسی و پیش گیری از استبداد ولی فقیه در جمهوری اسلامی در نظر گرفته شده است: اول، مهار درونی قدرت سیاسی که از طریق تأکید بر عدالت و حسن سابقه انجام می شود؛ تأکید بر وجود عدالت و تقوا در ولی فقیه در اصل پنجم قانون اساسی (ارسطا، ۱۳۹۴، ص ۱۵۱) که سبب می شود تا وی از پلیدی ها و رذایل اخلاقی دوری نموده و در اداره امور کشور از استبداد رأی و ظلم و ستم بر شهروندان و زیر دستان خودداری کند. همچنین تأکید بر داشتن حسن سابقه فقیه برای رسیدن به مقام فقاهت، این ویژگی او را از ار تکاب ظلم و ستم و تضییع حقوق مردم باز می دارد (ارسطا، ۱۳۹۴، ص ۱۵۸). دوم، مهار بیرونی قدرت فقیه (ارسطا، ۱۳۹۴، ص ۱۹۵۹)، تعیین صفات و ویژگی های رهبر در اصل پنجم و صد و نهم سیاسی ولی فقیه که به پنج طریق مهار می شود: نظارت خبرگان رهبری بر أعمال ولی فقیه (ارسطا، ۱۳۹۴، ص ۱۹۱۶)، تعیین صفات و ویژگی های رهبر در اصل پنجم و صد و نهم مانون اساسی، تساوی رهبر در برابر قانون و پیش بینی بر کناری رهبر، رسیدگی به دارایی زهبر، مطابق اصل یکصد و چهل و دوم، دارایی رهبر، همسر و فرزندان وی قبل و بعد از رهبر، مطابق اصل یکصد و خول و دوم، دارایی رهبر، همسر و فرزندان وی قبل و بعد از نیافته می ایسی می این می قران این می می در می می در اصل پنجم و می د ز مرهبر، مطابق اصل یکصد و حسن کی می شود که بر خلاف حق، افزایش نیافته

باشد. – تکلیف رهبر به اخذ مشورت؛ براساس اصل یکصد و دهم (رجالی تهرانی، ۱۳۷۹، ص ۲۷۲) با رعایت مکانیزمهای در نظر گرفته شده و اجرای اصول مذکور موجب مهار قدرت سیاسی و مانع سوء استفاده ولی فقیه از قدرت و امکانات در اختیارش می شود.

ز) تفاوت نظام ولایت فقیه با نظام دیکتاتوری: اگرچه بین دو نظام مذکور برخی شباهت ظاهری وجود دارد؛ مثل قرار گرفتن یک نفر در رأس حکومت و استفاده از پسوند مطلقه در سلطنت مطلقه و ولایت مطلقه فقیه، اما با یکدیگر دارای تفاوت های اساسی هستند. در ادامه به چند مورد آن اشاره می شود:

- از ویژگی های نظام توتالیتر، تمرکز و انحصار قدرت، وجود حزب حاکم انحصار گر دولتی، وجود یک دولت مستبد و پلیسی، پراکندن و منزوی کردن افراد و تکیه بر إرعاب و تهدید افراد است و شیوه اداره کشور بسیار خشن و خودکامه میباشد. (آقابخشی، ۱۳۸۹، ص ۶۸۷) همچنین از ویژگی مهم نظام سلطنتی برخورداری شاه از اختیارات نامحدود، موروثی بودن شاه و عدم مشارکت مردم در اداره امور کشور است (آقابخشی، ۱۳۸۹، صص ۳و ۱۳۰۰)، اما نظام ولایت فقیه از ویژگی های مذکور به دور است.

28

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۲۴۰۱ (پیاپی ۶)

است؛ ولى در نظام تو تاليتر و سلطنتى، حاكميت مبتنى بر خواسته هاى فردى و شخص حاكم است. - در نظام ولايت فقيه، قانون الهى حاكم است و ولى فقيه داراى صلاحيت علمى،

اخلاقی و شایستگی رهبری است اما در رژیمهای توتالیتر و سلطنتی رعایت ویژگیهای مذکور مورد توجه نمیباشد (رجالی تهرانی، ۱۳۷۹، ص ۲۵۴).

ح) شبهه دور در تعیین ولی فقیه: برخی، انتخاب رهبر توسط مجلس خبرگان رهبری را دور میدانند (ارسطا، ۱۳۹۴، ص ۱۸۱)، اما با دقت چنین دوری محقق نمی شود؛ زیرا تعیین نمایندگان خبرگان رهبری با مقام رهبری یا با فقهای شورای نگهبان نیست تا

دور لازم بیاید؛ بلکه فقهای شورای نگهبان تنها صلاحیت علمی کاندیداهای مجلس خبرگان رهبری را تشخیص داده و اعلام نظر می کنند و پس از تشخیص صلاحیت کاندیداهای مجلس خبرگان رهبری، مردم هر کدام را که خواستند انتخاب می کنند. پس تعیین نمایندگان مجلس خبرگان دارای دو مرحله تشخیص صلاحیت علمی توسط فقهای شورای نگهبان و انتخاب مردمی است (ارسطا، ۱۳۹۴، ص ۱۸۲).

ط) بر کناری ولی فقیه از قدرت سیاسی: در جمه وری اسلامی در مواردی میشود رهبر را از قدرت سیاسی بر کنار کرد؛ اول آنکه، هرگاه رهبر از انجام وظایف قانونی خود ناتوان شود. دوم آنکه، یا رهبر فاقد یکی از شرایط مذکور در اصول پنجم و یکصد و نهم قانون اساسی جمهوری اسلامی گردد و سوم آنکه، یا معلوم شود که رهبر از آغاز فاقد بعضی از شرایط و نهم قانون اساسی جمهوری اسلامی گردد و سوم آنکه، یا معلوم شود که رهبر از آغاز فاقد بعضی از شرایط مذکور در اصول پنجم و یکومد و نهم قانون اساسی جمهوری اسلامی گردد و سوم آنکه، یا معلوم شود که رهبر از آغاز فاقد بعضی از شرایط مذکور در اصول پنجم و یکومد و نهم قانون اساسی جمهوری اسلامی گردد و سوم آنکه، یا معلوم شود که رهبر از آغاز فاقد بعضی از شرایط بوده است و مجلس خبرگان رهبری اکنون به این نکته پی برده است. از نظر امام خمینی، فقدان یکی از شرایط ولی فقیه و مشاهده دیکتاتوری، ظلم، زور گویی، ارتکاب فِسق، انجام گناه صغیره و عمل بر خلاف وظایف اسلامی در وی، سبب سقوط ولایت فقیه و معزول شدن ولی فقیه از مقام ولایت و زمامداری میشود (امام خمینی، ۱۳۸۴، ص ۳۳۰ – ۳۳۲).

ی) ولایت فقیه و رعایت حدود قانون اساسی: ولی فقیه همانند سایر مردم بایستی مطابق قانون اساسی عمل نماید و نمی تواند فراتر از وظایف و اختیارات ذکر شده در قانون عمل نماید. چون قانون اساسی، مورد قبول عقلای ملت قرار گرفت و پس از رأی و پذیرش مردم، به امضای ولی فقیه نیز رسید؛ بنابراین، وفای به این تعهدِ متقابل، بر امام و امت واجب بوده و نقض آن جایز نیست (جوادی آملی، ۱۳۹۱، ص ۵۰۸).

به منظور رعایت استانداردها و پرهیز از طولانی شدن پرسش نامه، میزان آشنایی طلاب با شبهات ولایت فقیه، با ۱۰ گویه مندرج در جدول زیر مورد بررسی قرار می گیرد. پاسخ طلاب به این گویهها مورد بررسی قرار می گیرد و میزان آشنایی آنان با شبهات ولایت فقیه بهدست می آید. البته برای رعایت استاندارد مبنی بر تعیین یک سوم گویهها به صورت منفی و مابقی گویهها مثبت طراحی شدهاند.

| گویهها                                                                           | رديف |
|----------------------------------------------------------------------------------|------|
| فقیه بدون رضایت و پذیرش عامه مردم می تواند اِعمال ولایت کند.                     | ١    |
| دفاع از حریم ولایت فقیه بایستی از راه قانونی و شرعی باشد.                        | ۲    |
| ديكتاتوري سبب سقوط ولايتِ فقيه ميشود.                                            | ٣    |
| گستره ولايت فقيه در نظريه انتصاب، ولايت بر همه شيعيان ولي در نظريـه انتخـاب،     | k    |
| محدود به منتخبين وليفقيه است.                                                    | ,    |
| نقش مردم در نظریه انتصاب از باب کار آمدی اما در نظریـه انتخـاب بـهعنوان مـلاک    | ۵    |
| مشروعيت است.                                                                     | -    |
| در اسلام و جمهوری اسلامی ایران دو شیوه مهار درونی و بیرونی قـدرت سیاسی و         | 6    |
| پیش گیری از استبداد ولیفقیه در نظر گرفته شده است.                                | ,    |
| عدالت و حُسن سابقه فقیه از عوامل درونی بازدارنده ولیفقیه بـرای وقـوع در اسـتبداد | ٧    |
| است.                                                                             |      |
| نظارت خبرگان رهبری بر أعمال ولیفقیه از عوامل درونی بازدارنده ولیفقیه بـرای       | ٨    |
| وقوع در استبداد است.                                                             | ,,   |
| موروثی نبودن ولایتِ فقیه و شایستگیهای علمی و ایمانی فقیه از مهمترین تفاوتها      | ٩    |
| بين نظام ولايتِ فقيه با نظام ديكتاتوري است.                                      | •    |
| اگرچه قانون اساسی، تعهّد متقابل ولیفقیه و مردم است؛ ولی رعایت حدود قـانون        | ١.   |
| اساسی برای ولیفقیه واجب نیست.                                                    | 1.   |

## جدول شماره ۳: گویه های مربوط به شبهات ولایت فقیه

## ۳. تحلیل دادهها و یافتهها

۲۸

لیفلیک سیک

اً سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱ (پیاپی ۶)

بعد از اجرای پیمایش، اطلاعات جمع آوریشده با کمک روشها و تکنیکهای تحلیل آماری، مورد بررسی قرار گرفت. نتیجه بررسی در چهار بخش به شرح ذیل است.

## بخش اول؛ سیمای فردی و خانوادگی پاسخ گویان

از میان پاسخ گویان، ۸۲/۱ درصد مرد و ۱۷/۹ درصد زن، ۸۶ درصد متأهل و ۱۳/۶ درصد مجرد، ۹۷/۴ درصد شهری و ۲/۴ درصد روستایی، ۵۳/۵ درصد ایرانی و ۱۶/۵ درصد دارای تابعیت خارجی هستند؛ همچنین ۲۸/۲ درصد پاسخ گویان از گروه سنی ۳۰ تا ۴۰ سال و جمع پاسخ گویان در دو گروه سنی ۲۰ تا ۳۰ و ۳۰ تا ۴۰ سال، ۹۲ درصد و حدود ۲۳ درصد آنان از رده سنی ۴۰ تا ۷۰ سال میباشند؛ پاسخ گویان از نظر سطح تحصیلی حوزوی، ۱۰ درصد دارای سطح یک، ۲۹/۱ درصد سطح دو، ۲۲/۲ درصد سطح سه و ۱۸/۷ درصد دارای سطح چهار حوزه هستند؛ پاسخ گویان از نظر سیمای خانوادگی، ۱۸/۵ درصد دارای سطح چهار حوزه هستند؛ پاسخ گویان از نظر سیمای خانوادگی، ۱۸/۵ درصد دارای سطح چهار حوزه هستند؛ پاسخ گویان از نظر میمای دانواد گی، ۲۳/۵ درصد دارای سطح چهار حوزه هستند؛ پاسخ گویان از نظر میمای دانواد گی، ۲۳/۵ درصد دارای سطح درصد از مادران آنان، بی سواد یا از مطح تحصیل ابتدایی و مابقی از مدارج تحصیلی سیکل تا دکترا برخوردارند؛ همچنین ۸۰/۸ درصد از شغل پدران جامعه نمونه آماری کارگری، کشاورزی و مانند آن است و میماگ درصد از شغل مادران طلاب، خانهداری است و مابقی دارای مشاغل کارمندی، فرهنگی و آزاد میباشند.

بخش دوم؛ تحليل ميزان آشنايي طلاب با پيشينه ولايت فقيه

در این قسم، پس از عرضه جدول دادههای مربوط، میزان آشنایی طلاب با متغیر پیشینه ولایت فقیه تحلیل میشود. ارزیابی و تحلیل میزان آشنایی طلاب سطوح مختلف حوزههای علمیه با موضوع ولایت فقیه براساس نمره از ۱۰۰ مطابق طبقهبندی چهارگانـه ذیل عمل میشود:

- نمره ۵۰ به پایین ضعیف - نمره بین ۵۰ تا ۶۰ متوسط - نمره بین ۶۰ تا ۸۰ خوب - نمره بین ۸۰ تا ۱۰۰ عالی ارزیابی می شود.

| درجه  | درصد<br>آشنایی | گویهها                                                                                                                                                                | شمارہ<br>گویہھا |
|-------|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| عالى  | ٨٩/۵           | نظريه ولايتِ فقيه يک موضوع جديد است.                                                                                                                                  | 1               |
| خوب   | ۶۲/۹           | شیخ مفید و محقق نائینی از فقهای بزرگ شیعه، نظریـه ولایـتِ<br>فقیه را مطرح کردند.                                                                                      | ٢               |
| خوب   | 69/1           | نظریه ولایتِ فقیه مورد اجماع و اتفاقنظر فقهای بزرگ امامیـه<br>نیست.                                                                                                   | ٣               |
| خوب   | ٧٢/٨           | نظریه ولایتِ فقیه در قالب مفاهیمی مثل حاکم و منصوبِ عـام<br>امام معصوم مطرح میشد.                                                                                     | ķ               |
| متوسط | 01/4           | چهار تن از فقهای شیعه که موضوع ولایتِ فقیه را پیش از امام<br>خمینیﷺ بهصورت مفصل و مستقل ارائه دادهانـد عبارتانـد از:<br>ابی صلاح حلبی، ابن ادریس حلی، کَرَکی و نراقی. | ۵               |
| متوسط | 00/9           | امام خمینیﷺ نخستین فقیـه شـیعه نیسـت کـه توانسـت نظریـه<br>ولایت انتصابی فقیه را در قالب نظام جمهوری اسلامی اجرایـی<br>نماید.                                         | 9               |
| عالى  | ۸۲/۳           | اغلب فقهای شیعه از غیبت کبرا تاکنون معتقد بـه ولایت فقیـه<br>بوده و با ادله عقلی و نقلی و اجماعِ اصحاب بـه اثبـات ولایـت<br>فقیه پرداختند.                            | ٧               |
| عالى  | ٨٣             | فقهای شیعه اگرچه در خصوص مناصب و اختیارات ولیفقیه<br>اختلافنظر دارند اما در خصوص منصب اِفتا و قضاوت بـرای<br>فقیه اتفاقنظر دارند.                                     | ٨               |
| خوب   | ٨./٥           | با بررسی پیشینه نظریه ولایتِ فقیه روشن میشود که این نظریه<br>در میان فقها سابقه نداشت.                                                                                | ٩               |
| خوب   | ٧١/٩           | میانگین                                                                                                                                                               |                 |

# جدول شماره ۴: میانگین درصد آشنایی طلاب با پیشینه ولایت فقیه

۳.

علیاتی سال سوم، شماره دوم، باییز و زمستان ۱۰۹۱ (پیابی <sup>ع</sup>)

جدول فوق، درصد آشنایی طلاب را با پیشینه ولایت فقیه نشان میدهد. بالاترین درصد آشنایی طلاب با گویه ۱ به میزان ۸۹/۵ درصد است که عالی ارزیابی میشود؛ یعنی طلاب به خوبی آگاهند که نظریه ولایت فقیه یک موضوع جدید نیست.

درصد آشنایی طلاب با گویه ۸ به میزان ۸۳ درصد و با گویه ۷ به میزان ۸۲/۳ درصد و با گویه ۹ به میزان ۸۰/۵ درصد است که در مجموع، عالی ارزیابی می شود.

درصد آشنایی طلاب با گویه ۶ به میزان ۵۵/۶ درصد و با گویـه ۵ بـه میزان ۵۱/۴ درصد، متوسط ارزیابی می شود.

درصد آشنایی طلاب در مجموع با ۹ گویه مربوط به پیشینه ولایت فقیه با ۷۱/۹ درصد، خوب ارزیابی میشود. اگرچه درصد آشنایی طلاب با پیشینه ولایت فقیه خوب است ولی درصد آگاهی طلاب در مواردی از بحثهای مربوط به پیشینه ولایت فقیه ناکافی است.

بخش سوم؛ تحلیل درصد آشنایی طلاب با شبهات ولایت فقیه در این قسمت، پس از عرضه جدول دادههای مربوط، درصد آشنایی طلاب با متغیر شبهات ولایت فقیه تحلیل میشود.

| درجه | درصد<br>آشنایی | کویهها                                                                   | شماره<br><i>گ</i> ویهها |
|------|----------------|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| ضعيف | FV/9           | فقیـه بـدون رضـایت و پـذیرش عامـه مـردم مـی توانـد اِعمـال<br>ولایت کند. | 1                       |
| خوب  | ٧٦/١           | دفاع از حریم ولایت فقیـه بایسـتی از راه قـانونی و شـرعی<br>باشد.         | ۲                       |

جدول شماره ۵: میانگین درصد آشنایی طلاب با شبهات ولایت فقیه

| درجه  | درصد<br>آشنایی | کویهها                                                                                                                               | شماره<br>گویهها |
|-------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| خوب   | ۶۸/۲           | ديكتاتوري سبب سقوط ولايتِ فقيه مي شود.                                                                                               | ٣               |
| ضعيف  | ۴۳/۳           | گستره ولایت فقیه در نظریه انتصاب، ولایت بـر همـه شیعیان<br>ولی در نظریه انتخاب، محدود به منتخبین ولیفقیه است.                        | ۴               |
| متوسط | ۵۱/۸           | نقش مردم در نظریه انتصاب از بـاب کار آمـدی امـا در نظریـه<br>انتخاب بهعنوان ملاک مشروعیت است.                                        | ۵               |
| متوسط | 9 • /V         | در اسلام و جمهوری اسلامی ایـران دو شـیوه مهـار درونـی و<br>بیرونی قدرت سیاسی و پیش گیری از استبداد ولیفقیه در نظـر<br>گرفته شده است. | 9               |
| خوب   | VF/V           | عدالت و حُسن سابقه فقیه از عوامل درونی بازدارنده ولیفقیـه<br>برای وقوع در استبداد است.                                               | ٧               |
| ضعيف  | 44/0           | نظارت خبرگان رهبری بـر اَعمـال ولیفقیـه از عوامـل درونـی<br>بازدارنده ولیفقیه برای وقوع در استبداد است.                              | ٨               |
| عالى  | ٨٩/٧           | موروثی نبودن ولایتِ فقیه و شایستگیهای علمی و ایمانی<br>فقیه از مهمترین تفاوتها بین نظام ولایتِ فقیه با نظام<br>دیکتاتوری است.        | ٩               |
| خوب   | 9V/Y           | اگرچه قانون اساسی، تعهّد متقابل ولیفقیه و مردم است؛ ولی<br>رعایت حدود قانون اساسی برای ولیفقیه واجب نیست.                            | ۱.              |
| خوب   | ۶۲/۳۹          | میانگین                                                                                                                              |                 |

معتلية سال سوم، شماره دوم، باييز و زمستان ۲۰۹۱ (پياپی ۶) معالية

٣٢

جدول فوق نشانگر درصد آشنایی طلاب با شبهات ولایت فقیه است.

بالاترین درصد آشنایی طلاب با گویه ۹ به میزان ۸۹/۷ درصد است که عالی ارزیابی می شود. یعنی طلاب بخوبی از تفاوت های بین نظام ولایت فقیه و نظام دیکتاتوری آگاهی دارند و میدانند که نظام ولایت فقیه موروثی نبوده و شایستگی های علمی و ایمانی فقیه مبنای ولایت فقیه است. احتمالا علت آشنایی بالای طلاب از گویه مذکور بخاطر این است که عوامل متعدد جامعه پذیری سیاسی ذهن طلاب را نسبت به این شبهه مخالفان نظام (که نظام ولایت فقیه همان نظام دیکتاتوری است) روشن کردند.

پایین ترین درصد آشنایی طلاب با گویه ۴ به میزان ۴۳/۳ درصد و با گویه ۸ به میزان ۴۴/۵ درصد است که ضعیف ارزیابی می شود. در واقع، طلاب از دو نظریه معروف درباره ولایت فقها و تفاوتهای بین آن دو و از مکانیزمهای درونی و بیرونی کنترل قدرت ولایت فقیه، آگاهی کافی ندارند و در دو گویه مذکور تشخیص ندادند که چه تفاوتی بین نظریه انتصاب و انتخاب وجود دارد و نظارت خبرگان بر اعمال ولی فقیه از عوامل بیرونی بازدارنده ولی فقیه برای وقوع در استبداد است. احتمالا از علتهای آگاهی کم طلاب نسبت به این موضوع، مطالعهاندک طلاب و نپرداختن عوامل جامعه پذیری سیاسی و نظام آموزشی حوزه و دستگاههای فرهنگی کشور نسبت به این موضوع است.

درصد آشنایی طلاب با گویه ۱ به میزان ۴۷/۶ درصد، ضعیف ارزیابی می شود. یعنی طلاب توجه ندارند که فقیه بدون رضایت و پذیرش عامه مردم نمی تواند اعمال ولایت کند.

همچنین درصد آشنایی طلاب بـا گویـه ۵ بـه میـزان ۵۱/۸ درصـد متوسط ارزیـابی میشود. یعنی طلاب نسبت به نقاط اشتراک و افتراق بـین دو نظریـه معـروف انتصـاب و انتخاب در باب ولایت فقیه از اطلاع کافی برخوردار نمی.باشند.

میانگین درصد آشنایی طلاب با گویه های مربوط به شبهات ولایت فقیه، ۶۲/۳۹ درصد است که خوب ارزیابی می شود.

بخش چهارم؛ تحلیل تطبیقی درصد آشنایی طلاب با متغیرهای اصلی به تفکیک متغیرهای زمینهای

در این قسمت، درصد آشنایی طلاب با دو متغیر پیشینه و شبهات ولایت فقیه به تفکیک متغیرهای زمینهای بهصورت تطبیقی تحلیل می شود.

|       | تابعيت | محل سكونت |       | تأهل   | س وضع تأهل |       | جنس            | متغيرها              |
|-------|--------|-----------|-------|--------|------------|-------|----------------|----------------------|
| خارجى | ايرانى | روستايي   | شهرى  | متأهل  | مجرد       | زن    | مرد            | 2                    |
| 99/•D | 99/10  | ۶۸/۸۵     | 99/•N | 9V/• 1 | ۶۰/۱۶      | 90/09 | 9V/ <b>T</b> D | پیشینه ولایت<br>فقیه |
| ۶۵/۹۰ | 90/9Y  | 94/YV     | 90/94 | 99/VV  | 9•/V۵      | 90/VF | 90/9Y          | شبهات ولايت<br>فقيه  |
| ۶۵/۹۷ | 88/+W  | 88108     | ۶۵/۹۷ | 88/N9  | ۶۰/۴۵      | 88/90 | 88/88          | میانگین              |

جدول شماره ۶: میانگین درصد آشنایی طلاب با متغیرهای اصلی به تفکیک متغیر زمینهای

برابر داده های جدول فوق، درصد آشنایی طلاب مرد با پیشینه ولایت فقیه حدود ۷ واحد درصد از طلاب زن بیشتر است؛ یعنی متغیر جنس در میزان آشنایی طلاب مرد و زن با پیشینه ولایت فقیه موثر بوده است؛ اما فاصله ای بین درصد آشنایی طلاب مرد و زن با شبهات ولایت فقیه مشاهده نمی شود؛ یعنی متغیر جنس در میزان آشنایی طلاب با شبهات ولایت فقیه مشاهده نمی شود؛ یعنی متغیر جنس در میزان آشنایی طلاب با و شبهات ولایت فقیه تأثیر گذار نبوده است. در مجموع درصد آشنایی طلاب مرد با پیشینه و شبهات ولایت فقیه حدود ۳ واحد بیشتر از طلاب زن است که قابل توجه نیست. پس می توان نتیجه گیری کرد که متغیر جنس تأثیری آشکار بر میزان آشنایی طلاب با پیشینه و شبهات ولایت فقیه نداشته است.

http://ijp.isca.ac.ir

لل المعلم الموم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۲۰۶۱ (پیاپی ۶)

درصد آشنایی طلاب متأهل با پیشینه ولایت فقیه حدود ۷ واحد، با شبهات حدود ۶ واحد و در مجموع ۶/۵ واحد نسبت به طلاب مجرد بیشتر است. پس متغیر وضع تأهل در میزان آشنایی طلاب مجرد و متأهل موثر بوده است.

فاصله بین درصد آشنایی طلاب شهری و روستایی با پیشینه و شبهات ولایت فقیه کمتر از ۲ واحد است؛ بنابراین متغیر محل سکونت تأثیری در میزان آشنایی طلاب با پیشینه و شبهات ولایت فقیه نداشته است.

بین درصد آشنایی طلاب ایرانی و خارجی با پیشینه و شبهات ولایت فقیه نزدیکی وجود دارد. درنتیجه متغیر تابعیت نیز در میزان آشنایی طلاب با پیشینه و شبهات ولایت فقیه موثر نبوده است.

|            | سال      | سن به    |        |       | حصيلي         | 15 19 |       |                     |  |
|------------|----------|----------|--------|-------|---------------|-------|-------|---------------------|--|
| ۷۰ به بالا | ۴۰ تا ۲۰ | ۲۰ تا ۴۰ | زير ۲۰ | سطح ۴ | سطح ۳         | سطح ۲ | سطح ۱ | متغيرها             |  |
| ۵۰         | ۷۰/۵۵    | 94/00    | 68/11  | ٧٠/٧١ | ۶۸/۶۱         | 9•/9۵ | 97/18 | پيشينه ولات<br>فقيه |  |
| ٧٦/١٩      | V1/Y     | 9F/FY    | 09/49  | ۶۸/۵۵ | <i>99/4</i> 9 | 93/YI | 90/99 | شبهات ولايت<br>فقيه |  |
| ७७/+९      | ۷+/۸۷    | ۶۴/۴۸    | ۵۷/۸   | F9/FT | 84100         | ۶١/٩٣ | ۶۴/+۷ | میانگین             |  |

جدول شماره ۷: میانگین درصد آشنایی طلاب با متغیرهای اصلی به تفکیک تحصیل و سن طلاب

مطابق دادههای بالا درصد آشنایی طلاب سطح ۱ و ۲ حدود ۵ واحد نسبت به طلاب سطح سه و چهار کمتر است؛ بنابراین متغیر سطح تحصیلی در میزان آشنایی طلاب با پیشینه و شبهات ولایت فقیه موثر بوده است. برابر داده فوق، تقریباً هرچه سطح تحصیل طلاب بیشتر باشد درصد آشنایی آنان نیز بیشتر است.

درصد آشنایی طلاب زیر ۲۰ سال با پیشینه و شبهات ولایت فقیه حدود ۷ واحد نسبت به طلاب ۲۰ تا ۴۰ ساله و حدود ۱۳ واحد نسبت به طلاب ۴۰ تا ۷۰ ساله و نسبت به طلاب ۷۰ سال به بالا حدود ۶ واحد کمتر است؛ بنابراین متغیر سن در میزان آشنایی طلاب تأثیر گذار بوده است. برابر یافته مذکور هرچه سن طلاب بیشتر باشد درصد آگاهی آنان با پیشینه و شبهات ولایت فقیه بیشتر است.

|                              | تحصيل مادر |         |                             | تحصيل پدر  |         |                   |
|------------------------------|------------|---------|-----------------------------|------------|---------|-------------------|
| کارشناس <i>ی ب</i> ه<br>بالا | سيكل/ديپلم | ابتدایی | کارشناس <i>ی</i> به<br>بالا | سيكل/ديپلم | ابتدایی | متغيرها           |
| <del>ዮ</del> ዮ/ <b>۳</b> ۸   | FF/97      | 9V/14   | 99/9 <b>W</b>               | 90         | 9V/DY   | پيشينه ولايت فقيه |
| 90/VY                        | 94/DA      | 9V/10   | 90/ <b>1</b> 9              | <u> </u>   | ۶۷/۳    | شبهات ولايت فقيه  |
| ۶۶/+۵                        | ۶۴/۷۵      | ۶۲/۱۹   | 80/9¢                       | 80/29      | 84/41   | میانگین           |

جدول شماره ۸: میانگین درصد آشنایی طلاب با متغیرهای اصلی به تفکیک سطح تحصیل والدین

فاصله بین درصد آشنایی طلاب دارای پـدران بـا تحصیل ابتـدایی، سیکل / دیـپلم و کارشناسی به بالا با پیشینه و شبهات ولایت فقیـه کمتر از دو واحـد است. یعنی متغیر سطح تحصیل پدران طلاب در میزان آشنایی آنان با پیشینه و شبهات ولایت فقیـه مـو ثر نبوده است.

فاصله بین درصد آشنایی طلاب دارای مادران با تحصیل ابتدایی، سیکل / دیپلم و کارشناسی به بالا حدود ۲ واحد است که قابل اعتنا نمی باشد؛ بنابراین متغیر سطح تحصیل مادران طلاب نیز در میزان آشنایی آنان با پیشینه و شبهات ولایت فقیه تأثیر گذار نبوده است.

| شغل مادر |         | شغل پدر |                       |       |                   | 15 19               |
|----------|---------|---------|-----------------------|-------|-------------------|---------------------|
| ساير     | خانەدار | ساير    | فرهنگی                | آزاد  | کارگری و کشاورزی  | متغيرها             |
| VY/YV    | 99/4Y   | 88/1Y   | <b>۶۳</b> / <b>۶۹</b> | ۷۱/۰۹ | <del>99</del> /V9 | پيشينه ولايت فقيه   |
| ۷۳/۳۸    | 99/YV   | 90/NY   | 84/31                 | ۶٩/٨٠ | <del>99</del> /99 | شبهات ولايت<br>فقيه |
| VT/AT    | 88/84   | 80/9V   | 54                    | V+/44 | 88/14             | میانگین             |

جدول شماره ٩: میانگین درصد آشنایی طلاب با متغیرهای اصلی به تفکیک شغل والدین

فاصله بین درصد آشنایی طلاب دارای پـدران بـا شـغل کـارگری، آزاد، فرهنگی و سایر مشاغل با پیشینه و شبهات ولایت فقیـه، حـدود ۲/۵ وحـد است کـه قابـل توجـه نمی باشد؛ بنابراین متغیر شغل پدران طلاب در میـزان آشـنایی آنـان بـا پیشینه و شـبهات ولایت فقیه موثر نبوده است.

فاصله بین درصد آشنایی طلاب دارای مادران خانه دار حدود ۶ واحد نسبت به سایر مشاغل کمتر است؛ یعنی متغیر شغل مادران در و میزان آشنایی طلاب با پیشینه و شبهات ولایت فقیه موثر بوده است.

در مجموع بررسی رابطه درصد آشنایی طلاب با دو متغیر اصلی تحقیق با ملاحظه متغیرهای زمینه ی، روشن شد که چهار متغیر وضع تأهل، سطح تحصیل و سن طلاب و متغیر شغل مادران طلاب در میزان آشنایی آنان با پیشینه و شبهات ولایت فقیه موثر بوده است؛ ولی شش متغیر جنس، محل سکونت و تابعیت طلاب و متغیر سطح تحصیل پدران، سطح تحصیل مادران و شغل پدران طلاب در میزان آشنایی آنان تأثیری نداشته است.

#### نتيجه گيرى

هدف مقاله، بررسبي درصد آشنايي طلاب بـا پيشينه و شبهات ولايت فقيه بـا روش

پیمایش بوده است. برخی نتایج بهدست آمده عبارتند از:

درصد آشنایی طلاب با پیشینه و شبهات ولایت فقیه، کشف و مورد ارزیابی قرار گرفت و درجه قابل قبول و غیر قابل قبول هر یک نیز تعیین شد؛ در این بررسی روشن شد که طلاب به میزان ۷۱/۹ درصد با متغیر «پیشینه» و ۶۲/۳۹ درصد با متغیر «شبهات» و در مجموع با ۶۷/۱۴ درصد با پیشینه و شبهات ولایت فقیه آشنا هستند، که خوب ارزیابی می شود؛ اگرچه در گویههایی، دارای آشنایی ضعیفی هستند.

همچنین روشن شد، درصد آشنایی طلاب در گویه هایی بالا است که از اصول اساسی اسلام سیاسی بوده و طی چهار دهه گذشته توسط همه عوامل جامعه پذیری سیاسی به صورت مستمر مورد توجه قرار گرفته است؛ مثل تبیین تفاوت بین نظام ولایت فقیه و نظام دیکتاتوری و اینکه نظریه ولایت فقیه از اول مد نظر فقهای شیعه بوده است. همچنین واضح شد، درصد آشنایی طلاب با گویه هایی یایین و غیر قابل قبول است

که بهطور عموم و به شکل مستمر مد نظر قرار نگرفته است؛ مثل عدم تبیین اینکه فقه ایی در ده قرن گذشته، نظریه ولایت فقیه را به صورت مستقل و مفصل مطرح کرده اند و یا عدم توجه کافی به مباحث مربوط به طرفداران نظریه انتخاب و انتصاب ولایت فقیه و یا حتی عدم توجه لازم به نظر اساسی امام خمینی از در خصوص منوط بودن اعمال ولایت فقیه به پذیرش عامه مردم.

همچنین روشن شد، فقط چهار از ده متغیر زمینه ای مورد بررسی در میزان آشنایی طلاب با پیشینه و شبهات ولایت فقیه مؤثر بوده است و بالاترین فاصله با ۱۳ واحد مربوط به متغیر سن طلاب بوده است. هرچه سن طلاب بالاتر باشد درصد آشنایی آنان با پیشینه و شبهات بیشتر است.

#### ييشنهادها

۳۸

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۲۰۶۱ (پیاپی ۶

در اینجا پیشنهاداتی جهت تحکیم و افزایش درصد آشنایی طلاب بـا پیشینه و شـبهات ولایت فقیه ارائه میشود. ۱. سعی مستمر و هماهنگ همه عوامل جامعه پـذیری سیاسـی بـرای حفـظ و ارتقـای

آگاهی طلاب با پیشینه و شبهات ولایت فقیه با محوریت اندیشه حضرت امام الله مورد تأکید است.

۲. به روزرسانی متون آموزشی طلاب درباره ولایت فقیه با تأکید بر پیشینه و شبهات، و با ملاحظه نیازهای روز و اقتضائات کشور و حوزه های علمیه و سازگار با ذائقه طلاب در محیط همواره در حال تغییر و با بهره گیری از قالبهای جذاب و طرحهای نو حداکثر در هر ده سال یک بار انجام شود.

۳. برنامهریزی دروس خارج فقه استادان حوزه درباره ولایت فقیه بویژه در بُعـد پیشینه و شبهات تقویت شود.

۴. به دلیل تأثیر چهار متغیر زمینهای وضع تأهل، سطح تحصیلی و سن طلاب و متغیر شغل مادران طلاب، در میزان آشنایی آنان با پیشینه و شبهات ولایت فقیه، مسؤولان مربوط، برنامههای خود را برای حفظ و افزایش آگاهی طلاب با پیشینه و شبهات ولایت فقیه به تفکیک متغیرهای مذکور تنظیم و اجرا نمایند.

۵. برنامهریزی و برگزاری منظم دوره های آموزشی کوتاه مدت، جشنواره های علمی، مسابقات فرهنگی، کارگاه ها و کرسی های آزاد اندیشی در حوزه های علمیه برای طلاب سطوح مختلف در موضوع پیشینه و شبهات، از راه کارهای ترویج و ارتقای آگاهی طلاب با ابعاد ولایت فقیه است.

۶. مطابق درصد آگاهی طلاب با پیشینه و شبهات ولایت فقیه، پیشنهاد می شود مسؤولان با رعایت اولویت به شرح ذیل، نسبت به حفظ و افزایش آشنایی طلاب با پیشینه و شبهات ولایت فقیه، برنامه ریزی و اقدام کنند:

ررسي ميزان آشنايي طلاب با پيشينه و شبهات پيرامون موضوع ولايت فقيا

اولویت اول: برای افزایش آشنایی طلاب با شبهات پیرامون ولایت فقیه؛ اولویت دوم: برای افزایش آگاهی طلاب با پیشینه ولایت فقیه؛ امید است دست اندرکارن با برنامهریزی متناسب با ظرفیت، امکانات و توانمندی موجود برای افزایش آگاهی طلاب درباره ولایت فقیه بهصورت جهادی عمل کنند.

# فهرست منابع

۴.

خميني، روح اله. (١٣٦٥). شؤون و اختيارات ولي فقيه (ترجمه مبحث ولايت فقيه از كتاب البيع، چاپ اول). تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامي. خميني، روح اله. (١٣٩٣). وصيت نامه سياسي - الهي (چاپ ۴۹). تهران: موسسه تنظيم و نشر آثار امام خميني ﷺ. خمینی، روح اله. (۱۳۸۷). آیین انقلاب اسلامی: گزیدهای از اندیشه و آرای امام خمینی؛ (ج۲، چاپ اول). تهران: موسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی ﷺ. دلاور، على. (١٣٧٩). روش تحقيق در روانشناسي و علوم تربيتي (چـاپ هشـتم). تهـران: موسسـه نشر ويرايش. دي. اِي. د واس. (۱۳۹۰). پیمایش در تحقیقات اجتماعي (متـرجم: هوشـنگ نـایبي، چـاپ سيزدهم). تهران: نشر ني. دهخدا، على اكبر. (١٣٧٣). لغتنامه دهخدا (محمد معين و سيدجعفر شهيدي، ج٨، ٩، چاپ اول). تهران: موسسه انتشارات و چاپ دانشگاه تهران. رجالي تهراني، عليرضا. (١٣٧٩). ولايت فقيه در عصر غيبت (چاپ اول). قم: انتشارات نبوغ. سرمد، زهره. (۱۳۷۸). روش های تحقیق در علوم رفتاری (چاپ دوم). تهران: هما. طارمي راد، حسن. (۱۳۸۹). دانشنامه جهان اسلام «حوزه علميـه». (ج ۱۴، چاپ اول). تهـران: بنياد دائر ةالمعارف اسلامي. عميـد زنجاني، عباسـعلى. (١٣٨٩). دانشنامه فقه سياسي (مشـتمل بـر واژگان فقهـي و حقـوق عمومي) (ج۲، چاپ اول). تهران: انتشارات دانشگاه تهران. منتظري، حسينعلي. (١٣۶٩). مبانى فقهى حكومت اسلامي (دراسات في ولايت الفقيه و فقه الدوله الاسلاميه). (مترجم: محمود صلواتي، ج٢، چاپ اول). قم: نشر تفكر. نادری، عزت الله. (۱۳۷۷). روش های تحقیق و چگونگی ارزشیابی آن در علوم انسانی با تأکید بر علوم تربيتي (چاپ چهاردم). تهران: بدر.

41

بررسي ميزان آشنايي طلاب با پيشينه و شبهات پيرامون موضوع ولايت فقي

نبوی، بهروز. (۱۳۷۵). روش تحقیق در علوم اجتماعی (چاپ هفدهم). تهران: کتابخانه فروردین.



## The Impact of Virtual Media on the Realization of the Individual Crime of *Irjaf* and Disturbing Public Opinion<sup>1</sup>



Amir Zahedi1Abbas Ali Soltani21. PhD Candidate, Faculty of Theology, Ferdowsi University of<br/>Mashhad, Mashhad, Iran (Corresponding Author)<br/>amirzahedi18151@gmail.com2. Assistant Professor, Ferdowsi University of Mashhad, Iran<br/>soltani@um.ac.ir

#### Abstract

In order to protect society, the Qur'an in verses 60–62 of Surah al-Ahzab commands the Prophet Muhammad to deal harshly with the *murjifun* (those who spread panic and false rumors) and those who disturb national security, even ordering their execution. Given the severity of this command, the question arises: Is the criminalization of *irjaf* (Irjaf refers to the deliberate spreading of fear, panic, or false information—especially rumors that disturb public order or weaken societal morale) necessarily dependent on it being an organized or collective act? Or, considering the shift in power structures and the rise of media influence, can this offense also be examined as an individual act? This article, through a detailed analytical study of the verses related to *irjaf*, relevant sources, and contemporary media data, demonstrates that *irjaf* against the government can be realized individually, given the power of media. All the legal elements required for criminalization are present, and the force of media



 Zahedi, A., & Soltani, A. (2022). The impact of virtual media on the realization of the individual crime of *Irjaf* and disturbing public opinion. *Jurisprudence and Politics*, 3(6), pp. 42-69. https://doi.org/10.22081/ijp.2025.69910.1046

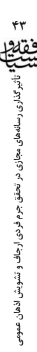
\* **Publisher**: Islamic Propagation Office of the Seminary of Qom (Islamic Sciences and Culture Academy, Qom, Iran). \***Type of article**: Research Article

**Received:** 2024/09/15•**Revised:** 2025/04/12•**Accepted:** 2025/06/11•**Published online:** 2025/06/22

can effectively replace human agents in perpetrating the crime. Since the criteria laid out by the Shari'a are consistent in this ruling, the punishment for individual *irjaf* can be applied—provided all the necessary conditions are met and no specific obstacles exist—in order to secure the protection of society.

#### Keywords

Irjaf, disturbing public opinion, dissemination of falsehoods, individual crimes.





## تأثير وسائل الإعلام الافتراضية في خلق الجريمة الفردية: الإرجاف وتشويش الرأي العام <sup>(</sup>



عباسعلي سلطانى

۱. طالب دكتوراه، كلية الإلهيات، جامعة فردوسي، مشهد، إيران (المؤلف المسنول). amirzahedi18151@gmail.com ۲. أستاذ مساعد، جامعة فردوسي، مشهد، إيران. soltani@um.ac.ir

أمير زاهدى'

الملخص

44

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۰۶۱ (پیاپی ۶)

ومن أجل حماية المجتمع فإن القرآن الكريم في الآيات ٢٠- ٢٣ من سورة الأحزاب يأمر الرسول الكريم بالتعامل بحزم مع المرجفين والذين يثيرون التشويش والاضطرابات ضد الأمن الوطني وقتلهم. ونظرا لكون هذا الحكم حكماً حاسماً، فإن السؤال الذي يطرح نفسه هو هل تجريم الارجاف يعتمد بالضرورة على ما إذا كان "تنظيميا" أو "جماعيا" في طبيعته؟ أم أنه، في ظل تغير نظام السلطة وتنامي قوة وسائل الإعلام، يُمكن أيضاً دراسة المسألة على المستوى الفردي؟ في هذه المقالة، ومن خلال تحليلها الدقيق لآيات الإرجاف والمصادر المتعلقة بها، بالإضافة إلى بيانات وسائل الإعلام المعاصرة، تم إثبات أن الإرجاف ضد الحكومة قد تحقق أيضًا في المستوى الفردي، نظراً لقوة الإعلام، وتوافر جميع عناصر التجريم، بما في ذلك ركنه القانوني، بحيث استطاعت قوة الإعلام أن

 الاستشهاد بهذه المقالة: زاهدي، أمير، سلطاني، عباسعلي. (٢٠٢٢). تأثير وسائل الإعلام الافتراضية في خلق الجريمة الفردية: الإرجاف وتشويش الرأي العام. الفقه والسياسة، ٣(٦)، ص ٤٢-٦٩.

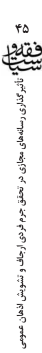
https://doi.org/10.22081/ijp.2025.69910.1046

العنوع المقالة: بحثية محكمة؛ الناشر: مكتب إعلام الإسلامي في حوزة قم (المعهد العالي للعلوم والثقافة الإسلامية، قم، إيران) © المؤلفون

🔳 تاريخ الإستلام: ٥٠/٣٠/٤/٢٠ قاريخ التعديل: ٢٠/٥٤/٢٤ فاريخ القبول: ١١/٣٠/٢٥ فاريخ الإستلام: ٢٠٢٥/٢٢

تحل محل القوة البشرية في تحقيق هذا الأمر. وبما أن معايير الشارع في هذا الحكم واحدة فإن حكم الإرجاف الفردي يمكن تنفيذه إذا توفرت فيه جميع الشروط ولم يكن هناك موانع خاصة في طريقه، وذلك لتوفير الأساس اللازم للحفاظ على حماية المجتمع.

> **الكلمات الرئيسية** الإرجاف، تشويش الرأي العام، نشر الأكاذيب، الجرائم الفردية.





## تأثیرگذاری رسانههای مجازی در تحقق جرم فردی ارجاف

## **و تشویش اذهان عمومی ٔ**



**امیر زاهدی اعباسعلی سلطانی ۲** ۱. دانشجوی دکتری دانشکده الهیات دانشگاه فردوسی مشهد. مشهد. ایران (نویسنده مسئول). amirzahedi18151@gmail.com ۲. استادیار، دانشگاه فردوسی مشهد. ایران. soltani@um.ac.ir

## چکیدہ

قرآن به جهت صیانت جامعه در آیه ۶۰-۶۲ سوره احزاب به پیامبر اکرم دستور میدهد که با مرجفون و تشویش آفرینان علیه امنیت ملی، برخورد شدید کند و آنها را به قتل برساند. با توجه به قاطعیت این حکم، این پرسش مطرح می شود که جرمانگاری ارجاف، لزوماً وابسته به تشکیلاتی یا گروهی بودن آن است؟ و یا می توان نظر به تغییر نظام قدرتها و قدرت گیری رسانه، تحقق این مسئله را در بُعد فردی نیز مورد کنکاش قرار داد؟ این مقاله با بررسی تحلیلی دقیق آیات ارجاف و منابع پیرامون آن و داده های رسانههای امروزی، این امر را اثبات می کند که ارجاف بر ضد حکومت با توجه به قدرت رسانه، به صورت انفرادی نیز تحقق یافته و تمامی عناصر جرمانگاری از جمله عنصر قانونی آن وجود دارد به شکلی که نیروی رسانه توانسته جایگزین نیروی انسانی برای تحقق این امر شود و ازآنجاکه ملاکهای شارع در این حکم یکسان است، پس می توان حکم ارجاف فردی را در صورت تحقق تمامی شرایط و نبود موانع خاص بر سر راه آن، اجرا کرد تا زمینه لازم در جهت حفظ صیانت جامعه فراهم شود.

## كليدواژهها

ارجاف، تشویش اذهان عمومی، نشر اکاذیب، جرایم فردی.

 ۱. استناد به این مقاله: زاهدی، امیر؛ سلطانی، عباسعلی. (۱۴۰۱). تأثیر گذاری رسانه های مجازی در تحقق جرم فردی ارجاف و تشویش اذهان عمومی. فقه و سیاست، ۳(۶)، صص ۴۲ –۶۹.

https://doi.org/10.22081/ijp.2025.69910.1046

نوع مقاله: پژوهشی؛ نانشر: دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم (پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی، قم، ایران) ©نویسند گان
 تاریخ دریافت: ۲۰۰۳/۰۶/۱۵ وتاریخ اصلاح: ۲۰۰۴/۰۲/۱۲ وتاریخ پذیرش: ۲۰۰۴/۰۳/۱۱ وتاریخ آنلاین. ۲۰۰۴/۰۴/۱۱

http://ijp.isca.ac.ir

کر تصلیل سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۲۰۹۱ (پیابی ۶) ک در شریعت اسلامی برای حفظ پایه های نظام اجتماعی و صیانت از حقوق بشر، شارع متعال احکامی را به عنوان حدود شرعی قرار داده است که اجرای آن به شکل دقیق و با درنظر گرفتن شرایط زمانی و مکانی حاکم بر اجتماع، ضامن برقراری امنیت در جامعه خواهد بود. از جملهی این احکام که اجرای آن به نظر بسیاری از فقها در عصر غیبت امام زمان علی در دست حاکم شرع است (بروجردی، ۱۹۱۴ق، ج۱، ص۱۹ مکارم، ۱۹۴۵ق، ج۱، ص۲۹؛ خوانساری، ۱۹۰۵ق، ج۵، ص۲۹). بحث اجرای حدود است؛ بعضی از این حدود همچون حد سرقت یا قذف، هم در آن حقالناس لحاظ شده است و هم جنبهی حقاللهی دارد و به همین خاطر در صورت بخشش مالک و یا مقذوف و توبه فرد با انضمام شرایط آن، حد برداشته می شود (محقق حلی، ۱۹۰۹ق، ج۴، ص۲۹؛ بروجردی، ۱۹۱۴ق، ج۲۳، ص۲۸۶). و بعضی از آنها تنها حق الله است، بدین معنی که با بخشش افراد قابل مسامحه و چشم پوشی نیست و آن در جایی است که اقداماتی بر ضد امنیت ملی و نظام اجتماعی اسلامی صورت پذیرد، همانند محاربه که با توجه به نظر حاکم شرع اثبات و حکم به اجرای آن می گردد (ابن حزه، ۱۹۶۴ق، ج۱، ص۳۵).

با مراجعه به کتب فقهی مشخص می شود که پرداختن به شرایط اثبات هر حدی و ضوابط آن به طور دقیق و مفصل در کلام فقها مورد بررسی قرار گرفته است و ابواب مختلفی در واکاوی هر کدام از آنها تدوین شده است (موسوی اردبیلی، ۱۴۱۷ق، ج۱، ص۱۰ طباطبایی، ۱۴۱۲ق، ج۵۱، ص۳۴۲؛ مشکینی، ۱۴۳۴ق، ج۱، ص۲۰۲)؛ که اهتمام به تمامی آنها به جهت حفظ حقوق مالی، جسمی، روحی و روانی جامعه است. به عنوان نمونه شارع متعال برای برقراری امنیت مالی، حکم به قطع دست سارق نموده است (مانده، ۳۸) و برای حفظ دیگر حقوق نظام افراد و اجتماع، حدودی همچون حد زنا و لواط و محاربه مانند آن را قرار داده است.

حال با توجه به اینکه در شمارش حدود شرعی در کلام فقها اتفاق نظر وجود ندارد بهطوری که بعضی تعداد حدود را شش عدد (محقق حلی، ۱۴۰۹ق، ج۴، ص ۹۳۲) و بعضی دیگر تعداد آنها را بالاتر (مکارم، ۱۴۲۵ق، ج۱، ص۱۵) و حتی تا بیش از بیست مورد

http://ijp.isca.ac.ir

#### مقدمه

شمردهاند (محسنی، ۱۴۲۹ق، ج۲، ص۸۵۳). این مسئله باید مورد بررسی قرار گیرد که معیار شمارش یک حکم در زمرهی حدود چیست و چه امری سبب کم یا زیاد شدن این تعداد در نگاه فقها میشود، و پس از ضابطهمند شدن مسئله، باید دید آیا امر دیگری نیز میتواند با توجه به همان ضابطه و معیار به حدود شرعی اضافه شود یا خیر؟

قبل از بیان مراد از ارجاف و ارجاف فردی، تـذکر بـه ایـن نکتـه لازم است کـه در واژهشناسی فقهی باید دقت کرد که هر واژه بار معنایی به خصوصی را حمـل می کنـد و نباید به صرف وجود مشابهات معنایی میان عناوین مختلف، یگانگی ایجاد کرد و آنها را با یکدیگر خلط کرد و تمایز بین آنها را از نظر پنهان داشت؛ بویژه در جایی که بـر یک عنوان، امور مهمهای همچون حد ضرب، جرح و یا قتل مترتب شود.

به طور مثال در باب ارجاف، با رجوع به بیان فقها این امر دیده می شود که عناوین مشابه و مرتبط زیادی یافت می شود که هر کدام نیاز به بررسی های جداگانه دارد؛ به عنوان مثال تعابیری همچون محاربین، مفسدین فی الارض، مخوّفین، مخذولین، بغات، و عناوین بسیار دیگری که گاهی به جهت پاره ای از تشابهات با یکدیگر خلط می شود، که باید دقت کرد این خلط صورت نگیرد؛ زیرا بعضی از این موارد مجازات های سنگین و بعضی از آن، مجازات های کمتری دارد و جابه جایی این عناوین پیامدهای ناصحیحی را به همراه خواهد داشت.

با توجه به توضیحات فوق، آنچه که موضوع این نوشتار است هم، از این قاعده مستثنی نیست و باید در مفهوم شناسی آن دقت کرد به همین خاطر باید گفت ارجاف و یا همان نشر اکاذیب و شایعات در جامعه برای تضعیف روحیه مسلمانان و تقویت جبههی کفر از جمله مواردی است که خداوند متعال در سوره احزاب مسببین آن را لااقل در پارهای از اوقات مستحق قتل میداند و به پیامبرش دستور میدهد که هر کجا آنها را یافت، مجازات نماید. از این رو شناخت صفات و رفتار و مصادیق مرجفون و سرنوشت ایشان در زمان پیامبر از سویی و تعمیم و تسری حکم نسبت به افراد مشابه در زمان حاضر با توجه به گسترش فضاهای رسانه ای امروز و نظر به این امر که نقش زمان و مکان در استنباطات فقهی و گسترش و یا تضییق دامنه حکم بسیار حائز اهمیت است،  حکمت سال سوم، شماره دوم، با ییز و زمستان ۲۰۰۱ (پیا بی ع)
 حضات سال سوم، شماره دوم، با ییز و زمستان ۲۰۰۱ (پیا بی ع)
 حضات محمول م محمول محمو محمول محمو محمول محمول

از سویی دیگر از ضروریات مباحث فقهی و حقوقی است که نیاز به بررسی و تحقیق دارد و نوع برخورد و مواجهه جامعه و حکومت اسلامی را با افرادی که شایعه پراکنی و نشر اخبار دروغ و غیر واقعی میکنند و ناامیدی در ظفر و پیروزی علیه دشمنان را ترویج و در روحیه مسلمان ها تزریق میکنند را مشخص مینماید. مخصوصا اینکه این تشویش آفرینی در زمانه ی امروزی بسیار سریع تر و پردامنه تر اتفاق میافتد و خطر تزلزل نظام حاکم در صورت عدم واکنش مناسب به مراتب بالاتر از زمان گذشته است.

امروزه با گسترش رسانه، قدرتهای فیزیکی جای خود را در بسیاری از امور به قدرتهای مجازی داده است و بهجای اینکه مثلا پخش اخبار توسط افراد به صورت چهره به چهره و مستقیم انجام گیرد توسط سرورهای رسانه های مجازی به صورت مجازی و با سرعت بسیار بالا توسط حتی یک نفر قابل انتشار شده است؛ به طوری که کافی است فقط یک فرد که دنبال کننده های زیادی دارد، خبری را نشر دهد، در اینجا با یک اطلاع رسانی ساده افکار میلیون ها انسان در گیر می شود و چه بسا با گسترش هوش مصنوعی و خطرات غیر قابل پیش بینی آن حتی همان یک نفر هم برای براندازی یک نظام حاکم با روان پریش کردن آحاد جامعه در آینده ای نه چندان دور، نیاز نباشد و شخصیت حقیقی جایش را با شخصیت مجازی عوض نماید.

به همین خاطر توجه به این امر ضروری است که سازمان یافتگی های بعضی از جرمها و تشکیلاتی بودن آن همچون همین مسئله تشویش اذهان عمومی بر ضد حاکمیت که در گذشته لازم بوده است چه بسا در شرایط حاضر به شکل فردی امری بسیار ممکن بلکه محقق شده است و از همین رو باید ابعاد فقهی و حقوقی آن مورد کنکاش و تحقیق قرار گیرد.

در واقع با در نظر گرفتن این امر که روش اثبات جرم، بدین شکل است که عناصر سه گانه جرم که متشکل از عنصر قانونی (قانونی بودن جرمانگاری و تعیین مجازات). عنصر مادی (تحقق خارجی) و عنصر معنوی (نیت مجرمانه) است، اگر بتوان وجود هر سه عنصر را در اثبات جرم فردی ارجاف احراز کرد می توان به تحقق چنین جرمی اطمینان حاصل کرد. در این نوشتار هر سه عنصر لازم مشخصا لحاظ و بررسی می شود و

در نهایت اثبات می شود که نه تنها در ارجاف فردی عنصر مادی و نیت مجرمانه وجود دارد بلکه جرمانگاری فردی در مسئله ارجاف با توجه به ملاک این حکم، امری معقول و قابل اثبات است و به همین خاطر وجود عنصر قانونی نیز در این امر خالی از اشکال است.

پیشینه این تحقیق بسیار کم است، به طوری که در مورد اصل مسئله ارجاف تحقیقات زیادی صورت نگرفته است و تنها چند مقاله در مورد آن نوشته شده است (البنینی، ۱۳۸۴ق، صص ۹۶-۹۹؛ پاک نیا، ۱۳۹۸، صص ۱۱-۲۲) که در آنها نظر و نگاه محققین به بررسی خود آیه با درنظر گیری تأثیر شایعه در جنگ و تفاوت منافق و مرجف و یا در موارد اند کی مصداق شناسی مرجفون در غالب فتنه گران و مفسدین فی الارض است و هیچ نظری به سازمان یافتگی و یا فردی بودن این امر بویژه با بررسی تفاوت قدرت رسانه امروز با عصر گذشته ننموده اند و یا اگر هم اشارهایی شده است، به صورت بسیار کوتاه و غیر

مستقیم تنها در بعد سازمان یافتگی آن بوده است؛ این در حالی است که تحقق ارجاف به صورت فردی، به جهت گسترش رسانه، مدعا و مطلوب در این تحقیق است که هیچ کس تا به الان بدان نپر داخته است؛ با این وجود هر چند ابعاد بحث ارجاف گسترده است و زوایای کار نشده فراوانی را دارد، اما این تحقیق در پی بررسی تمامی آنها نیست و تنها با بررسی دقیق آیات ۶۰ تا ۶۲ سوره احزاب و با مراجعه به کتب تفسیری و روایی و نظر به گستر دگی رسانه و تأثیر گذاری فراوان آن، به دنبال اثبات این امر است که ارجاف در عصر حاضر نه تنها می تواند در کنار سایر حدود الهی مورد بحث قرار گیرد بلکه می توان این امر را حتی به صورت فردی نیز با کمک نیروی رسانه و نه نیروی انسانی زیاد، قابل تحقق دانست و به عمده ترین مشکلی که بر سر راه اثبات موضوع این تحقیق یعنی عدم تصور دقیق از عناصر لازم در تحقق و جرمانگاری این امر پاسخی دقیق و کامل داد.

گفتنی است که هدف نویسندگان ضمن پرهیز از جرمانگاری و مجازات حـداکثری (شـاهرودی، ۱۳۷۴، جـ۶۱، ص۱۷۷) و تأکیــد بــر ضــرورت حفــظ حــداکثری حقــوق بشــر و آزادیهای مشروع، بررسی شرایط فقهی و ابعاد تحقق ارجاف در جامعه در بعد فردی با ت معمل السوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۰۹۱ (پیاپی ۶۰ م

توجه به توسعه قدرت رسانه در عصر حاضر و ضبط و ثبت لـوازم فقهـی و حقـوقی آن برای ضابطهمندی و پیروی از روش واحد است.

## ادبیات و مفاهیم نظری تحقیق

#### مفهوم ارجاف

ارجاف واژه عربی و مصدر «مرجفون» و در لغت به معنای ایجاد اضطراب شدید و تشویش اذهان به وسیله گفتار یا رفتار است (راغب، ۱۴۱۲ق)؛ و در اصطلاح فقهی، پخش اخبار تشویش آفرینی را گویند که به هدف ایجاد فتنه و اضطراب در شرایط خاص سیاسی- اجتماعی در بین مردم توسعه مییابد و روحیه مسلمانان را با اضطراب مواجه می سازد (انصاری، ۱۴۱۵ق، ج۲، ص ۸۱).

حکم ارجاف، افزون بر اینکه اگر کذب باشد از باب حکم تکلیفی دروغ، سبب تحقق حرمت تکلیفی و گناه کبیره و از بین رفتن عدالت فرد می گردد، از باب اینکه منجر به تضعیف نظام حاکم است نیز دارای عنوان ثانوی حرمت است و همچنین به صورت مطلق اثر وضعی نیز دارد و سبب مهدور الدم شدن مرجف در صورت وجود شرایط لازم در تحقق ارجاف می گردد به طوری که بر حاکم شرع لازم می گردد، مجرم را گرفته و به اشد مجازات که همان قتل است برساند (شاهرودی، ۱۳۷۴، ج۳۲، ص ۱۵۹).

مفهوم جرایم فردی و مراد از جرمانگاری

بدیهی است که به هر رفتاری اعم از فعل یا ترک فعل که از جانب شخص دارای قابلیت اسناد بهصورت عمدی یا غیر عمدی انجام گرفته و در قانون برای آن مجازات و اقدامات تأمینی و تربیتی مقرر شده باشد، جرم می گویند که تحقق هر جرمی نیاز به عناصر سه گانه مادی، معنوی، و قانونی آن دارد.

مراد از عنصر مادی، ظهور پدیده مجرمانه در عالم واقع است؛ ازایـنرو جنایـاتی کـه افراد در ذهن خود مرتکب میشوند هیچ گاه جرم تلقی نمیشود. به همـین علت، مجردِ

قصد و تصمیم برای وقوع یک جرم، برای تسمیه جرم کافی نیست.

مراد از عنصر معنوی، قصد سوء فاعل جرم، اراده آزاد او در هنگام انجام عمل و قوه تمیز خوب و بد در شخصی است که عمل مجرمانهای را مرتکب می شود. و مراد از عنصر قانونی این است که، تنها فعل یا ترک فعلی جرم محسوب می شود که در قانون برای آن مجازاتی در نظر گرفته شده باشد، یا به عبارتی قانون آن را جرم محسوب کرده و برای آن مجازاتی معین کرده باشد. این اصل «اصل قانونی بودن جرایم و مجازاتها» نامیده می شود؛ بنابراین هیچ جرمی وجود ندارد، مگر آنکه قانون آن را بیان کرده باشد.

جرمانگاری در واقع از مباحث مطرح در حقوق جزایی بوده و فرایندی است که به موجب آن فرد یا نهاد قانون گذار با در نظر گرفتن هنجارها و ارزش های اساسی جامعه و با تکیه کردن بر مبانی نظری مورد قبول خود، انجام و یا ترک فعلی را ممنوع اعلام میکند و برای آن ضمانت اجرایی کیفری وضع مینماید (آقابابایی، ۱۳۸۴، ص ۱۱).

بهطور کلی در یک تقسیمبندی جرایم به دو صورت فردی و سازمانیافته تقسیم می شود.

بعضی از جرمهایی که در شریعت و قانون دارای کیفر و در حقوق دارای مجازات است، وابسته به شخص است و اثبات جرم مبتنی بر گروهی بودن و یا کار تشکیلاتی و حزبی نیست؛ همانند سرقت که با اهداف شخصی و به شکل یک نفره نیز قابل تحقق است.

در حالی که جرایم سازمانیافته از اصطلاحات علم حقوق بوده و به معنای فعالیتهای مجرمانه مستمری است که با هماهنگیهای تشکیلاتی و بهصورت گروهی انجام می گیرد؛ ویژگیهای جرایم سازمانیافته شامل: سازمان بزهکار، فعالیتهای مجرمانه سازمانیافته و افراد و ابزاهای حمایتی متعدد میباشد. برخی از عوامل اساسی این رویکرد مجرمانه عبارتند از: گروهی بودن ارتکاب جرم، عدم توازن میان امکانات بازدارنده و امکانات مجرمان سازمانیافته (میرمحمدصادقی، ۱۳۷۷، ص۲۰۶).

http://ijp.isca.ac.ir

و معلمات سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۲۰۰۱ (پیاپی ۶)

#### رسانههای مجازی

اثبات تحقق فردی ارجاف، وابسته به قدرت رسانه است؛ در تعریف رسانه این طور گفته شده است که، هر ابزار، روش و وسیلهای که برای ارتباط به کار برود، رسانه است یا رسانه را به صورت تکنولوژی هایی که پیام ها را به مخاطبانی در نقاط مختلف (منطقه، کشور و حتی جهان) منتقل می کنند تعریف کرده اند. رسانه شامل همه وسایل و ابزار تهیه، تولید و نشر اطلاعات چاپی، تصویری و صوتی است. این اطلاعات به روش های سنتی یا پیشرفته به سطح وسیعی از مخاطبان انتقال می یابد (ویرتز، ۱۴۰۲، ص ۲۶).

با توجه به گسترش روزافزون فناوری در دنیا، تعدد رسانهها بهصورت مداوم رو به گسترش است که در دستهبندی و گروههای گوناگونی قرار می گیرند که از جمله می توان به گروههای زیر اشاره کرد:

- ۱. رسانه های نوشتاری مانند مطبوعات، کتاب و مجلات؛
  - ۲. رسانه های دیداری مانند تلویزیون، سینما، اینترنت؛
    - ۳. رسانه های شنیداری مانند مانند رادیو؛
- ۴. رسانههای نهادی یا گروهی همچون روابط عمومیها، شرکتهای انتشاراتی، بنیادهای سینمایی؛
- ۲۰۰۰ رسانه های ابزاری مانند مانند اعلامیه، بروشور، تابلوی اعلانات، کاتالوگ، پوستر، تراکت، پلاکارد، آرم، لوگو، فیلمهای تبلیغی، فیلم کوتاه و بلند، سخنرانی، همایش و تئاتر؛
- ۶. رسانه های فرانهادی همچون خبر گزاری ها، دفاتر روابط بین الملل، کارتل ها، بنگاه های سخن پراکنی و تراست های خبری، شرکت های چند ملیتی سازه، فیلم های سینمایی، شبکه های ماهواره ای.

بعد از شناخت انواع رسانه باید دانست که در جامعه امروز رسانه نه تنها در بُعد حقیقی، فراگیر گشته است بلکه عظمت آن در فضای مجازی به مراتب بیشتر و والاتر از فضای حقیقی آن شده، به طوری که عمده ابتلاآت مردم نیز درآن است و تأثیر گذاری

http://ijp.isca.ac.ir

فراوانی در میزان سطح اطلاعات ایشان به همراه دارد و آنقدر فراگیر گشته که تمامی آحاد اجتماع با آن سر و کار دارند (مصدری، ۱۳۹۷، صص ۱۸۹-۲۱۲). <sup>۱</sup>

مستند فقهی در جرمانگاری ارجاف

۵۴

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۲۰۶۱ (پیاپی ۶)

عمده مستند قرآنى، آيات ۶۰ تا ۶۲ سوره احزاب است كه مىفرمايد: «لَئِنْ لَمْ يَنْتَهِ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ لَنُغْرِيَنَّكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إِلَّا قَلِيلًا \* مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا ثُقِفُوا أُخِذُوا وَقُتَّلُوا تَقْتِيلًا\* سُنَّةَ اللَّهِ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلُ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلًا» (احزاب، ۶۰-۶۲).

براساس مفاد صریح و متقن این آیه کریمه در مورد مرجفون روشن می شود که: ۱. اثبات حکم ارجاف وابسته به دست نکشیدن از این عمل بعد از نزول آیات بوده است و قبل از آن اگر کسی مرتکب ارجاف شده است مشمول حکم ارجاف

نمی شود؛ به همین جهت است که قرآن و شارع به عنوان قانون گذار در ابت دا آیـه می فرماید: «لئن لم ینته....» یعنی اگر از این عمل دست بر ندارند.

- ۲. چنین کسانی مورد لعن خداوند و مهدور الدم هستند و حفظ خون آنها بر خلاف سایر مسلمانان، لازم نیست.
- ۳. خداوند پیامبرش را بر ضد آنها بر میانگیزد و دستور به شناسایی آنها میدهـد و چشمپوشی از عمل آنها را منتفی میپندارد.
- ۴. مرجفون در هیچ کجا مصونیت اجتماعی ندارند و در هـر کجـا کـه یافت شـوند گرفته میشوند.
  - حکم مرجفون قتل است و باید به اشد مجازات برسند و با ایشان مماشات نمی شود.

1. http://resaneha95.blogfa.com

۲. اگر منافقان و کسانی که در دلهایشان بیماری است و آنان که در مدینه شایعه پراکنی میکنند (از کارشان) دست بر ندارند، حتماً تو را بر ضّد آنان می شورانیم، آنگاه جز مدّت کوتاهی نمی توانند در کنار تو در این شهر بمانند. آنان لعنت شدگانند، هر کجا یافت شوند باید دستگیر شده و به سختی کشته شوند. این سنّت خداوند دربارهی کسانی است که پیش از این بودهاند و هر گز برای سنّت خداوند تغییری نخواهی یافت.

۶. این سنت الهی در امم قبل نیز بوده و سنت های الهی غیر قابل تغییر هستند و به همین جهت است که در عصر حاضر هم این سنت پا برجا است.

از این امور عظمت گناه مرجفون و اهتمام شارع به ایشان و اجرای حکم آنها کاملا مشهود است.

در شان نزول آیات مرتبط با مبحث ارجاف آمده است:

«این آیات نسبت به قوم منافقی نازل شد که در مدینه بودند و هنگامی که پیامبر برای بعضی جنگها هم چون جنگ تبوک به خارج از شهر میرفتند، در بین مردم به دروغ پخش می کردند که پیامبر کشته شده است و یا اسیر گشته، تا مسلمانان غمدیده شوند و دست از ادامه پیکار و جنگ بردارند ودر نهایت با این خدعه و فریب شکست به ارمغان آید؛ اما بعد از مدتی که پیامبر باز می گشتند آنها خوشحال می شدند و از دست مرجفون شکایت می کردند و خداوند این آیات را نازل کرد» (رفیعی، ۱۳۸۰، ج۱، ص ۱۵۵).

در کتاب تفسیر قرطبی نیز همین امر آمده است به اضافه عبارتی که معنی آن این است که: ایشان گروهی مسلمان بودند که اخبار دروغ را می گفتند به این جهت که فتنه انگیزی را دوست داشتند و هدفشان تحقق فتنه در میان مسلمانان بود» (قرطبی، ۱۳۸۴، ج۱۴، ص ۲۴۵).

و نیز برخی گفتهاند: «مرجفان در مدینه با اخبار دروغی که تشویش و تنش ایجاد می کرد ارجاف و تشویش عمومی ایجاد می کردند به این صورت که می گفتند مشرکان در فلان منطقه جمع شدهاند و قصدشان جنگ با مسلمانان است و نسبت به فرماندهان جنگ می گفتند که آنها کشته شدهاند و از بین رفتهاند» (قمی، ۱۴۰۴، ج۲، ص ۱۹۶، طریحی، ۱۳۷۵، ج۲، ص ۱۵۲، طبرسی، ۱۳۷۹، ج۸ ص ۱۸۲).

با توجه به شان نزول یاد شده مشخص می شود که ماهیت مرجفون مورد خطاب متشکل از خصوصیاتی بوده است از جمله:

۱. با توجه به اینکه سه عنوان منافق، مریض قلب و مرجف به هم دیگر عطف گشته

است مشخص می شود که فردی را می توان به حکم ارجاف به قتل رساند که هم منافق باشد یعنی ظاهرش با اسلام باشد و اما در باطن اسلام را نپذیرفته و تسلیم به مبانی و احکام آن نباشد و هم قلبش مریض باشد به همین سبب با فراگیری انواع رذائل اخلاقی پذیرای حکم الهی نبوده و نمی تواند رشد و تعالی اسلام را در جامعه نظاره گر باشد؛ به این معنی که در پی فتنه گری و آشوب بگردد و نتواند آرام بگیرد و هم ارجاف نماید و به هر خدعه، دروغ و حیلهای برای برهم زدن امنیت روانی جامعه دست آویز شود.

- مرجفون بر خلاف بعضی منتقدین حکومت در پی نقد و اصلاح امور نبودهاند؛ بلکه ایجاد فتنه و آشوب در میان مسلمانان مد نظرشان بوده است؛ و به همین جهت جرم ایشان صرفا یک جرم سیاسی نیست که در آن تخفیف لحاظ گردد، بر خلاف اجرام سیاسی که در آن به جهت اصل آزادیهای بیان و آزادی افراد در نقد دولتها، هرچند تشویش اذهان عمومی صورت می پذیرد، اما اصل را بر تخفیف مجازات گذارده و حکم قتل برای جرمهای سیاسی منظور نمی گردد (اصل ۱۳۳ قانون مجازات اسلامی).
- ۳. اقدامشان علیه اصل حکومت اسلامی و تضعیف آن و یا سرنگونی آن بوده و به خاطر همین امر، بزرگان حکومت از جمله پیامبر اکرم الل و اصحاب سر شناس ایشان را نشانه می گرفتهاند؛ بر خلاف بسیاری از شایعات که توسط آحاد جامعه پخش می شود و اهداف آن مشکلات مالی، مفلو کیت های اجتماعی، و یا مشکلات روان پریشی است و به طور معمول اغراض اجتماعی در آن وجود ندارد، چه رسد به غرض براندازی حاکمیت.
- ۴. این اقدام در زمان جنگ با دشمنان که زمان جهاد و دلاوری و رشادت به نفع اسلام بوده است نمود پیدا می کرده و توسط منافقین و کسانی که قلبهای مریضی داشتند و همچنین مرجفون صورت می پذیرفته است؛ زیرا با توجه به اینکه در زمان جنگ، به خودی خود تشنج و تزلزل در نظام اجتماعی به جهت اقتضای جنگ وجود دارد، بهترین زمان برای این افراد در ایجاد لرزه بر پیکرهی

ی معمل سال سوم، شماره دوم، باییز و زمستان ۲۰۹۱ (پیاپی <sup>م</sup>)

نظام اسلامی است و البته باید توجه داشت که جنگ نرم که امروزه بیشترین هجمه و کمترین هزینه را در بردارد نیز به طور قطع می تواند ظرف وقوع ارجاف قرار گیرد؛ زیرا مناط حکم که حفظ کیان نظام اسلامی است در هر دو زمان جنگ نرم و سخت وجود دارد.

بعد از بیان احکام و ماهیت مرجف با توجه به اینکه موضوع این مقاله اثبات تحقق ارجاف فردی با کمک از رسانه است به همین خاطر در ادامه مراد از ارجاف بـهعنوان یک جرم فردی مورد بررسی قرار می گیرد.

## تحقق عنصر مادى

شناخت مرجفون و صفات و مراد ایشان از دست زدن به آشوبهای اجتماعی با توجه به آیاتی که گذشت مشخص شد، حال باید تحقق عناصر جرمانگاری مرجف را در بُعد فردی مورد بررسی قرار داد به همین خاطر می توان گفت مراد از ارجاف فردی این است که در آن یک شخص به پخش شایعاتی در جامعه با اهداف خاص خویش می پردازد، در اینجا بعد از اینکه فردی به نشر امر غیر واقعی در جامعه پرداخت عنصر مادی برای جرم به وجود آمده است، و مرجف نیز در فضای رسانه امری را نشر داده که پتانسیل تشویش اذهان عمومی را داشته و چه بسا قابلیت برهم زدن نظم اجتماعی را نیز داشته باشد و از همین رو تصور و تحقق عنصر مادی در تحقق جرم مرجف به صورت غیر سازمان یافته بسیار ملموس و قابل تحقق است و این جرمانگاری از حیث عنصر مادی هیچ مشکلی را در سر راه خود نمی بیند.

باید دقت شود که کمک گرفتن از رسانه و تشکیلات آن، سبب تشکیلاتی قلمداد کردن این امر نمی شود؛ زیرا همان طور که در تعریف جرف سازمان یافته گذشت، یکی از عناصر قرار گرفتن جرم در مصادیق جرمهای تشکیلاتی، گروهی بودن آن است در حالی که در کمک گیری از رسانه، لزوما گروه مطرح نیست و چه بسا فردی که مثلا صفحهای با دنبال کنندگان میلیونی در فضای مجازی دارد و یا حتی می تواند صفحهای پر مخاطب را هک نماید و به بیان اراجیف بپردازد، و جامعه را به چالش بکشاند،

مرجف محسوب می شود در حالی که گروه یا افرادی وی را به صورت برنامه ریزی شده حمایت نمی کنند و با وی همکاری ندارند.

تحقق عنصر معنوى

اما نسبت به تحقق و وجود عنصر معنوی یا همان قصد سوء و تخریب و برهم زدن اجتماع و قدرت گیری دشمنان اسلام، باید نیت مرجف را مورد بررسی قرارد داد و از همین رو باید گفت هدف مرجف از نشر خبر غیر واقعی یا پخش مطلب جعلی و غیر حقیقی، گاهی سیاسی است که مثلا همان تضعیف و یا از بین بردن نظام حاکم است و گاهی ممکن است به جهت مسائل روان پریشانه و با اهدافی چون مفلو کیت، حس دیده شدن و خودنمایی، و یا عقده گشایی نسبت به مشکلات و بعضی موارد دیگر، محقق گردد، که صورت اول آن موضع اصلی این مقاله است و در ادامه به آن پرداخته می شود.

هر چند ارجاف فردی با اهداف غیر سیاسی نیز می تواند در پارهای از اوقات آسیبهای جدی و خطرناکی را به دنبال خود داشته باشد، اما این ارجاف، ارجاف اصطلاحی که موجب قتل شود نیست و به خاطر همین مسئله قابل پیگیری در چهارچوب حدود نیست.

پس قدر متقن از ارجافی که موجب حکم به قتل مسببین آن می شود، همان ارجاف سیاسی به قصد تزلزل و آسیب رساندن به نظام است که باید در آن، اقدام از ابتدا برضد امنیت ملی و به قصد تضعیف و یا سرنگونی حکومت اسلامی صورت پذیرد، و به همین خاطر حد ارجاف همچون افساد فی الارض و محاربه، حق الله است و با بخشش مردم مرتفع نمی شود و در صورت وجود تمامی مقتضیات و نبود هیچ مانعی در اجرا توسط حاکم شرع پیاده سازی می شود که بعد از وجود نیت سوء توسط مرجف، عنصر معنوی برای تحقق جرم نیز به وجود آمده است. طبیعتا این عنصر هم با نشر غیر واقعی یک خبر در وغین در فضای اجتماعی و شاخ و برگ دادن بدان به قصد تضعیف نه تنها قابل تصور بلکه قابل تحقق است و چه بسا بارها در زمان خود این امر را احساس کرده ایم که یک سلبریتی یا منافق سرشناس با گذاشتن یک تیتر خبری کنکاش نشده و غیر دقیـق، آسـیب فکری و ذهنی در رگهای امنیتی جامعه تزریق می کند.

## عنصر قانونى

بعد از اینکه امکان وجود عنصر مادی و معنوی مسئلهای همچون ارجاف نسبت به یک فرد اثبات شد باید دید آیا عنصر قانونی در جرمانگاری این مسئله نیز وجود دارد تا مرجف را مجرم خطاب نمود و یا خیر؟

برای پاسخ به این امر باید دید ملاک در جرمانگاری یک عمل چیست؟ و چه زمانی یک مسئله از دید یک قانون گذار و یا شارع متعال جرم محسوب می شود؟

برای پاسخ به این سوال در مسئله ارجاف آن چیزی که مهم است فهم ملاک شارع در محکومیت ارجاف سازمانیافته و تسری آن به صورت ارجاف فردی است که با توجه به مطالب این تحقیق واضح است که ملاک جرم انگاری در نگاه شارع تزلزل و تضعیف نظام اجتماعی و درنتیجه بدبینی به اسلام و حکومت اسلامی و سست کردن پایههای آن می باشد که ضربات سنگینی به پیکره آن وارد می نماید و مشخص است که این، لزوما وابسته به سازمان یافتگی و تشکیلاتی بودن ارجاف نیست و اگر بتوان این غایت را در وجه فردی اثبات کرد عنصر قانونی برای تحقق این امر هم ثابت می شود و نیاز به بررسی مبحث رسانه مجازی و جایگزینی این نوظهور، به جای تشکیلات و سازمانهای مجرمانه است که در ادامه باید دید چطور ممکن است تشویش اذهان شخص متصور شود.

۵٩

تأثيرگذاری رسانههای مجازی در تحقق جرم فردی ارجاف و تشویش اذهان عمومی

## تأثیر رسانه در تحقق عنصر قانونی ارجاف بهشکل فردی

نحوه ارتباط رسانه به مبحث ارجاف با توجه به مفهوم ارجاف بـهطور کامـل واضـح میشود؛ زیرا همانطور که در معنی ارجاف گذشت، ارجاف به معنی پخش و نشر امـور

بی محتوا و کذب می باشد و طبیعی است که نشر و پخش حتما نیاز مند وسائط و معونه های فراوانی است که آن وسائط حکم رسانه را دارند و بدون در نظر گرفتن آنها، ارجاف بی معنی می شود. این وسائط در زمان قدیم نیروی انسانی زیاد بوده که طبیعتا سازمان یافتگی این نوع جرایم را سبب می شده است؛ اما در عصر حاضر نیاز مندی به نیروی انسانی به صورت مستقیم بسیار تقلیل یافته و در مقابل نیروی رسانه های مجازی به کمک فرد برای تحقق این غایت آمده است، به همین خاطر با توجه به این مقدمه لازم است بحث رسانه در اینجا مورد کنکاش قرار گیرد تا ضمن توضیح آن و وابستگی ناگسستنی ارجاف به رسانه به ابعاد گستردگی رسانه و صور جدید آن در تحقق ارجاف فردی آشنایی لازم فراهم آید.

## تأثیر رسانههای مجازی

برای شناخت دقیق تأثیر رسانه بر مسئله ارجاف باید ابتدا قدرت رسانههای مجازی و ویژگیهای آن را ارزیابی کرد.

ار تباطات در زمان گذشته یا کلامی بوده است و یا غیر کلامی همچون اشاره کردن، اطلاع رسانی در طی زمانهای مختلف از طریق چاپار، کبوترهای نامهبر، اختراع چاپ و... انجام می شده است، سپس گسترش ار تباطات ادامه پیدا کرده و با بهروی کار آمدن تلفن، تلگراف و روزنامه گسترش یافته، این روند با آمدن رسانههایی مانند رادیو، تلویزیون، ماهواره و اینترنت به سمت تکامل پیشی گرفته است.

امروزه مردم برای بهدست آوردن اطلاعات و اخبار تمایل زیادی به استفاده از فضای مجازی دارند. در سالهای اخیر این روند به مدد پیشرفت تکنولوژی و فراهم شدن زیـر ساختهای ارتباطی، به شدت گسترش یافته است.

کاربران اینترنتی به طرز غیر قابل باور، افزایش یافتهانـد و چشـمانـداز گسـتردهای در مقابل رسانههای مجازی به وجود آمده است.

در قرن حاضر و عصر امروزی که به تعبیری عصر فراصنعتی است، تغییرات در نحوهی دریافت اخبار و اطلاعات بهطور شدیدی شیوههای دریافت سنتی خبر را تحت

تأثیر و یا امحاء قرار داده است، ظهور شبکههای اجتماعی و دسترسی آسان به اطلاعات موجود، خیلی از رسانهها را دستخوش دگر گونی و تغییرات فراوان کرده و میزان مراجعهی مردم به رسانههای سنتی و غیر مجازی را به شدت کاهش داده است.

خود این رسانه های مجازی نیز انواعی دارند و گاهی متن محور هستند، مانند پست الکترونیک و چت روم ها و گاهی متن محور نیستند بلکه همانند فضای اینستگرام تصویر محور می باشند. ویژگی های رسانه های مجازی نیز با توجه به قدرت و پهنای باندی که آنها به منظور توانایی انتقال اطلاعات احتیاج دارند با هم متفاوت بوده و دارای درجه بندی است اما به طور کلی می توان ویژگی های این رسانه ها را در چند مورد خلاصه کرد:

اول، تقویت قدرت تخیل؛ گاهی به علت فقدان نشانههای غیر کلامی، ما دائم مجبور هستیم از قدرت تخیل خود برای فهم فرد مقابل استفاده نماییم؛ همانند استفاده از تلفن که نخستین رسانه مجازی است که این ویژگی را در ما تقویت می کند.

دوم، گاهی سبب تقویت حس حضوری است که با اصل حضور فیزیکی متفاوت است؛ یعنی در واقع حضوری هستی شناسانه است، زیرا صورت حضور و بودن در این فضا متفاوت است؛ به عنوان نمونه زمانی که در یک ویدئو کنفرانس حضور داریم هر چند از نظر فیزیکی حضور نداریم و فاصله جغرافیایی میان ما و حاضرین وجود دارد اما به لحاظ هستی شناسانه، ما در آنجا حاضر هستیم زیرا حواسمان در آن فضا گسترش پیدا کرده است.

سوم، سهیم شدن در اطلاعات بسیار زیاد است؛ یکی دیگر از ویژگیهای رسانههای مجازی این است که ما را در اطلاعات بسیار بیشتری نسبت بـه گذشته سـهیم مینمایـد زیرا ما خود نیز اطلاعات را تکمیل کرده و برای دیگران میفرستیم.

چهارم، تعامل با محیط؛ رسانههای مجازی این قابلیت را دارند تا با محیط اطرافمان تعامل داشته باشیم و قدرت تأثیر گذاری و تغییر را در محیط به ما میدهند بـهطوری کـه رسانه به اصطلاح سبب تشکل دهکده جهانی شده است.

پنجم، تغییر در روش اندیشیدن؛ زیادی اطلاعات در رسانه های مجازی، امکان جمع

کردن اطلاعات را افزایش میدهد. ما دائما با کپی و جایگذاری کردن اطلاعات، متن یا مطلبی را تولید می کنیم که گاهی عاری از تفکر و اندیشه است و فقط در کنار هم گذاشتن بسته های اطلاعاتی مختلف است، اما تأثیر زیادی در جهت دهی فکری به جامعه را دارد.

باید توجه داشت این گستردگی و قدرت فوق العاده امروزی برای رسانه همان طور که یک تهدید جدی می تواند برای به هم ریختگی شالوده یک نظام و حکومت قرار گیرد با جهتدهی و کنترل مناسب می تواند یک ابزار کار آمد برای توسعه مندی و استحکام آن نیز قرار گیرد؛ از همین رو لازم است ابعاد این مسئله به طور کامل مورد اهتمام تمامی افراد مسئول و مدیران جامعه قرار گیرد تا ضمن بهره وری صحیح، موانع آن نیز به بهترین وجه مر تفع شود.

با توجه به مطالب بالا و بعد از شناخت مفهوم رسانه و انواع آن و همچنین شناخت مفهوم ارجاف و احکام آن مشخص است که تحقق ارجاف در یک جامعه بدون کمک گیری از رسانه امری کاملا بیمعنی است، زیرا تشویش اذهان عمومی آحاد جامعه، تحت تأثیر و سیطره القاآت و اخباری است که آنها به سبب رسانه متوجه می شوند.

این رسانه در عصر قدیم تنها در بخش کمی از موارد مذکور در بخش بالا قابلیت تحقق و اجرا داشته است، از باب نمونه اکثر رسانه ها پیک و جارچیانی بوده اند که اخبار را به صورت فیزیکی انتقال می دادند، از همین جهت تحقق ارجاف کلان و با قدرت تخریب و تزلزل آفرینی بالا در مقابله با رسانه، محدود و مرهون موانع زیادی از جمله زمان بر بودن و نیاز مند بودن به قدرت، نفوذ، افراد زیاد و بسیاری مسائل دیگر بوده است و عملا به عرصه بروز و ظهور جز در موارد معدودی نمی انجامیده است؛ اما امروزه که رسانه ها فراگیر و پیشرفته شده و در ابعاد جدید تبلور پیدا کرده اند، مقتضی برای ارجاف در جامعه به راحتی فراهم شده و چه بسا در صورت عدم جلو گیری و برنامه ریزی دقیق حکومتی، هر دم جامعه را با تشویشی جدید مواجه گرداند. به طور مثال امروزه می توان با کمک و بهره گیری از یک صفحه در یک فضای مجازی و جعل و گذاشتن خبری A 
 A
 A
 Multi melo, malco seo, ylzić e ćamilo 1.31 (
 yzlzo 3)
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A
 A

موحش و حمایتهای رادیکالیسم از آن موجبات تزلزل آفرینی را بـه راحتـی و در زمـان بسیار کوتاه و البته سطح جغرافیایی بسیار وسیع به ارمغان آورد.

وحدت ملاک در اقسام ارجاف و قابلیت رسانه برای امور تشکیلاتی

با دقت در مطالب بـالا كـاملا واضـح اسـت كـه تمـامي ملزومـات لازم بـراي تحقـق اضطراب عمومي و روان يريشانه در جامعه از جمله صفات وجودي شخص مرجف، همچون قصد تضعیف و تزلزل و همچنین لوازم لازم برای گسترش خبر در یک اجتماع تا بدان جا که به سطح کلان روانبی آسیب وارد سازد، با توجه به گسترش رسانه و بهره گیری از نیروی حاکم در فضای مجازی و روی آوری استراتژیستهای فناوری بدین فضا بهجای جایگزینی نیروی انسانی، در ارجاف فردی نیز قابل تصور و تحقق است؛ زیرا هدف مرجف که تزلزل آفرینی در امنیت ملی و در آرزوی سرنگونی حکومت اسلامی است، وابسته به کثرت نیروی انسانی در تحقق این امر در عصر حاضر نيست؛ همانطور كه نگاه عقلاء و محاكم قضایي دنيا نسبت به قتل يك فرد عادي يا ترور يک شخصيت حکومتي همانند نخست وزير بهخاطر اهداف سياسي، در نگاه جرمانگاری بسیار متفاوت است – اوّلی بُعد شخصی پیدا می کند و دومی ابعاد اجتماعی دارد-ارجاف شخصی و ارجاف سازمان یافته نیز همین گونه است و از نگاه جرمانگاری در هر دو صورت قابل تصور و تحقق می باشند و به همین جهت در جایی که دامنه ی یک جرم فراگیر شود و پایههای یک حکومت اسلامی را بلرزاند، شارع متعال واکنش شديدتري را نسبت بهجايي كه به اين غايت ختم نشود نشان مي دهد. خواه اين امر با تلاش گروهی و سازمان یافته صورت گیرد و چه با کیاست یک فرد و بهره گیری وی از قدرت مجازي.

بهعنوان مثال فردی که در عصر امروز با کمک رسانه هر چند دارای سواد کلاسیک و یا بهرهمند از فضای مدیریتی و اداری خاصی نیست اما توانسته است سر شاخه و سر گروه در یک فضای کلان اجتماعی شود و به تعبیر امروزی بلاگر و یا اینفلوئنسر شود و تعداد زیادی فالوور و دنبالکننده برای خود جذب نماید به راحتی می تواند منشأ نشر

یک خبر موحش و دامنهدار در جامعه شود، و یا اگر فردی به جهت دانش ه ک کردن و استعداد این کار، سایت مسئول شاخص مملکتی و یا حتی سایت خاص رهبری را هک نماید و خبری جعلی در آن قرار دهد، به راحتی می تواند تزلزل آفرینی در امنیت روانی را ایجاد کند.

همچنین فرض کنید فردی که بیش از چند میلیون نفر دنبال کننده دارد با ساخت یک کلیپ جعلی و نشر آن در جامعه اعتماد مردم را نسبت به یک مسئول عالی رتبه از بین ببرد و موجب تحریک مردم و اغتشاشات مردمی و کشتار عدهای شود، در اینجا این فرد به طور قطع کار تشکیلاتی نکرده است اما با کمک گیری از رسانه توانسته است همچون یک کار تشکیلاتی کلان تأثیر بسزایی در سطح اجتماع ایجاد کند و این همان جایگزینی قدرت رسانه به جای نیروی انسانی است، پس باید قدرت رسانه را بسیار جدی گرفت، زیرا عملی که گاهی در این فضاها با اعمال یک فرد قابل جریان سازی است چه بسا با اعمال صدها فرد در فضای حقیقی و خرج میلیاردها تومان قابل تحقق و توسعه نباشد. در اینجاست که باید اهمیت جنگ سرد و روانی را شناخت و برای مقابله با آن چارهها اندیشید.

94

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۲۴۱۱ (پیاپی ۶)

این مدل تأثیر گذاری در عصر حاضر قابل در ک است و انسان های امروزی، راحت آن را لمس می کند اما در زمانی که رسانه ها به این میزان گسترش پیدا نکرده بودند اصلا تصور تأثیر گذاری یک فرد بر سطح کلان اجتماع در زمان بسیار اندک امری محال بهنظر می آمده است و از همین رو در کلام فقها و حقوقدانان سابق در مورد این مدل جرم انگاری، مطلبی به چشم نمی خورد.

آنچه که تمام این بحثها را تأیید می کند و باعث اتقان توسعه حکم ارجاف به موارد ارجاف فردی می شود، وحدت ملاکی است که با دقت در میزان حساسیت شارع به مسئله حفظ نظام و حرمت تضعیف آن به دست می آید که به صراحت بسیاری از علما، جزء مهمترین مسائل فقهی است که تسامح و تساهل در آن راه ندارد؛ فقها عموما این معنا را با عنوان «حفظ بیضه الاسلام» (مدرسی، ۱۴۱۳ق، ج۷، ص ۳۱۷) بیان کرده اند. از همین رو اگر کسی عامدانه در صدد تضعیف نظام حاکم بر آید حتما مورد عتاب و

خطاب شدید قرار می گیرد (مکارم، ۱۳۷۹، ج۸، ص ۴۶۴، منتظری، ۱۳۸۰، ج۱، ص ۱۳۶۸. و مشخص است که این تضعیف نظام با توجه به کمک گیری از رسانه به صورت فردی نیز کاملا قابل تحقق است.

ملاک تحقق ارجاف و عدم وابستگی آن به جنگ مسلحانه

مسئله آخری که در اینجا لازم است دقت شود این است که، هرچند شان نزول آیات در مورد زمان جنگ است؛ اما با دقت در مسئله و با نگرش فقه مقاصدی، این امر مشخص می شود که ارجاف تنها در زمان پیکار و نبرد با سلاح در مقابل دشمن محقق نمی شود بلکه در موارد ایجاد جنگ روانی نیز که در عصر حاضر پردامنه تر از جنگ مسلحانه است این امر به جهت یکسان بودن مناطات حکم، که همان حفظ حکومت و امنیت روانی جامعه است، محقق می کند همان طوری که منافقین در مدینه برای ایجاد جنگ روانی علیه خلافت امیرالمومنین علی از نیز به نشر شایعاتی پرداختند، از جمله این امر که گفتند، علت جانشینی حضرت علی از به جای نبی اکرم شد در لیلة المبیت، این امر که گفتند، علت جانشینی حضرت علی از به جای نبی اکرم گذر در لیلة المبیت، افراد آن روز گار را نسبت به جایگاه امام و حاکم بعدی جامعه تخریب کردند، از این رو پیامبراکرم شن از چنین افرادی به مرجفون تعبیر فرمودند (مفید، ۱۹۱۳ق، صص ۲۹-۱۸ مجلسی،

از این مسئله کشف می شود ملاک در تحقق ارجاف، تضعیف نظام و تشنج روانی میان مسلمانان است که البته دوران جنگ بالاترین پتانسیل را در تحقق این امر دارد؛ اما به جهت وجود مناطات و ملاکات اهمیت حفظ نظام اسلامی، می توان این حکم را حتی به مواردی همچون دوران جنگ نرم و یا جنگ سرد که امروزه بسیار مورد اهمیت است تسری داد.

#### نتيجه گيري

با توجه به مطالب بالا مشخص می شود که ارجاف در نگاه اسلامی بـه جهـت تضعیف و

تزلزل نظام دارای مجازات سختی است که این مسئله هر چند در گذشته برای به نتیجه رسیدن، مرهون نیروی انسانی زیاد و تشکیلات بوده است و چه بسا در فضای ملتهب جنگهای مسلحانه با بهره گیری از پتانسیل تنش، زمینه بروز و ظهور آن فراهم می گشته و تصور آن در بُعد فردی غیر قابل فهم و یا بعید به نظر می رسیده است؛ اما در عصر حاضر به جهت گستردگی و قدرت رسانه، و فضاهای مجازی و جایگزینی نرم افزاری به جای قدرت بدنی و جسمی، وابستگی خود را همچون گذشته دارا نیست، به همین خاطر می تواند در بعد فردی نیز قابل تصور و بلکه تحقق باشد.

پس اگر ثابت شود فردی به قصد تضعیف نظام و تزلزل آن، منافقانه و از روی عناد و داشتن تمامی شرایط اثبات حکم ارجاف، مرجف است، نمی توان تنها به خاطر تک بودن و گروه نداشتن و تشکیلاتی نبودن حکم آن را نادیده و غیر قابل جریان دانست و به تعبیر دیگر تشکیلاتی نبودن ارجاف، مانع جریان حکم مرجف نیست. پس با توجه به

اینکه ارجاف یکی از گناهان کبیره در شریعت اسلامی است که مسببین آن به حکم آیات قرآن مستحق مرگ هستند؛ هر چند در کلام فقها قرون گذشته اسلام، به جهت نبود حکومت اسلامی شیعه و یا عدم امکان مضبوط نمودن شرایط تحقق آن و شناخت دقیق مصادیق مرجفون و عدم نیاز مبرم به بررسی احکام حکومتی، بدان نپرداخته اند – همان طور که واکاوی های زیادی در عناوینی همچون، بغی و بغات، تخویف و مخوفون، تعزیرات حکومتی و بسیاری دیگر از موارد فقه حکومتی نشده است – اما در عصر حاضر که حکومت اسلامی وجود دارد و با توسعه سازمان های اطلاعاتی و بهره گیری از و محل نشر ارجاف و مرجفون قابل رصد و ردیابی است، به همین جهت این حکم الهی قابل پیگیری و بررسی و پیاده سازی است؛ بنابراین با توجه به اینکه حکم ارجاف، سنت تغییر ناپذیر شارع است و ملاک آن حفظ حکومت اسلامی و برقراری امنیت اجتماعی در جوامع مسلمان است و این ملاک دستور به آن در عصر حاضر نیز ثابت و پایدار است باید گفت خداوند در عصر غیبت شناخت مرجفون و کسانی که امنیت حکوم ا ساست باید گفت خداوند در عصر غیبت شناخت مرجفون و کسانی که امنیت می اسلامی است باید گفت خداوند در عصر غیبت شناخت مرجفون و کسانی که امنیت می اسلامی

م معنان سال سوم، شماره دوم، باییز و زمستان ۲۰۹۱ (بیابی <sup>م</sup>)

را متولی اجرای مجازات آنها گردانیده است و بر حاکم شرع لازم نموده، ابعاد این حد شرعی را نیز همانند سایر حدود به جهت حفظ ملاکات و مناطات شارع مورد اهتمام و بررسی قرار دهد تا با بررسیهای دقیق و مضبوطیت احکام آن، دست حکومت را برای جلو گیری و بازدارندگی از تحقق امر ارجاف در جامعه اسلامی با مجازات بعضی دیگر از منافقین باز نماید و همچنین با مشخص کردن دقیق زوایای اهداف مرجفون و مرزبندی جرم ایشان با جرمهای سیاسی، مانع از هجمه افکار عمومی بر ضد چنین احکامی، در تضاد با حقوق بشر از جمله اصل آزادی بیان و موارد دیگر شود. البته این امر به شرط احراز تمام شرایط تحقق و اجرای حکم است و البته نباید قواعد مانعه در جرمانگاری همچون قاعده درء و یا وهن دین و یا مذهب و مانند آن نسبت به متهم به ارجاف در زمان حکم مرجف نادیده قلمداد شود.



فهرست منابع

\* قرآن كريم. آقابابايي، حسين. (۱۳۸۴). گفتمان فقهي و جرمانگاري در حوزه جرايم عليه امنيت ملت و دولت، مجله فقه و حقوق، پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی، شماره۵، صص ۲۱–۲۹. انصاري، محمدعلي. (١۴١٥ق). موسوعه الفقهيه الميسره (چاپ اول). بيروت: مجمع فكر اسلامى. ابن حزم، على. (١۴٢۴ق). المحلى بالآثار. بيروت: دارالجيل. بروجردي، مرتضى. (١٤١٤ق). المستند في شرح العروة الوثقي. قم: موسسه احياء آثار امام خميني للله. البنيني، عبدالرحيم فرغل. (١٣٨٤). المنافقون و المرجفون في نظر القرآن، مجله منبر الاسلام، صص ۹۶–۱۰۴. پاک نیا، عبدالکریم، (۱۳۹۸). شایعه مهمترین ابزار جنگ روانی دشمن، مجله ره توشه، شماره، ۲۲، صص ۲۳–۴۱. خوانساري، سيداحمد. (١٤٠٥ق). جامع المدارك في شرح مختصر النافع (چاپ دوم). تهران، انتشارات صدوق. راغب اصفهاني، حسين. (١۴١٢ق). المفردات في غريب القرآن (چاپ اول). دمشق: دار القلم. رفيعي، مجيب جواد. (١٣٨٠). اسباب النزول في ضوء الروايات. قم: دار الغدير. شاهرودي، سيدمحمود. (١٣٧۴). فقه اهل بيت. قم: دائرةالمعارف فقه اسلامي. طباطبايي، سيدعلي. (١٤١٢ق). رياض المسائل (چاپ اول). قم: موسسه نشر اسلامي. طبرسي، فضل بن حسن. (١٣٧٩). مجمع البيان في تفسير القرآن. بيروت: دار احياء التراث العربي. طريحي، فخر الدين. (١٣٧٥). مجمع البحرين. قم: نشر مرتضوي.

لا معلماً سال سوم، شماره دوم، باییز و زمستان ۱۰۹۱ (پیابی ۶)



## The Conditions of an Islamic Leader from the Perspective of Two Muslim Philosophers<sup>1</sup>



 Hamid Karimi Faragir<sup>1</sup>
 Asghar Hadi<sup>2</sup>

 1. Level Four Seminary Student, Islamic Seminary of Isfahan, Isfahan, Iran (Corresponding Author)

 hkf801@gmail.com

 2. Assistant Professor, Islamic Sciences and Culture Academy, Isfahan, Iran

 a.hadi@isca.ac.ir; Orcid: 0000-0002-9820-4284

#### Abstract

Primarily and essentially, the ruler is God, and secondarily and derivatively, this authority has been entrusted to the Prophet Muhammad and the infallible Imams. Just as a human has complete authority over all parts of their body, God has granted full authority over the public domain to the governing body. The Islamic ruler is an exceptional human being who is connected to higher realms and has reached the level of actual intellect and actual intelligibles. His imaginative faculty has naturally achieved its highest perfection and is always prepared to receive divine inspirations through the Active Intellect. A divine government led by the Perfect Human, aimed at securing both worldly and eternal salvation for humanity, is the ideal form of governance. In the absence of an infallible Imam, this responsibility falls to the qualified *faqih* (Islamic jurist) who is both fully competent and knowledgeable in religion. Once the traits and conditions of the ruler are identified, the necessity of following them and viewing them as role models arises. There are many commonalities



 Karimi Faragir, H., & Hadi, A. (2022). An Examination of the conditions of the Islamic ruler from the perspective of Farabi and Mulla Sadra. *Jurisprudence and Politics*, 3(6), pp. 70-100. https://doi.org/10.22081/ijp.2025.71215.1061

\* **Publisher**: Islamic Propagation Office of the Seminary of Qom (Islamic Sciences and Culture Academy, Qom, Iran). \***Type of article**: Research Article

**Received:** 2025/02/25•**Revised:** 2025/04/06•**Accepted:** 2025/06/11•**Published online:** 2025/06/22

between the views of Farabi and Mulla Sadra—for instance, both consider specific conditions necessary for the Islamic ruler. One distinction is that Farabi begins his discussion of the Islamic ruler from the perspective of society and civilization, while Mulla Sadra focuses on the deficiency of the human being and the need for an Islamic ruler for spiritual growth.

#### Keywords

Farabi, Mulla Sadra, conditions of the Islamic ruler, similarities and differences.





## خصائص الحاكم الإسلامي من منظور فيلسوفين مسلمين

أصبغر هادى أ حميد كريمى فراجير ١. طالب في المستوى الرابع. حوزة أصفهان. أصفهان، إيران (المؤلف المسئول). hkf801@gmail.com



٢. أستاذ مساعد، معهد العلوم والثقافة الإسلامية. أصفهان، إيران. a.hadi@isca.ac.ir 0000-0002-9820-4284

الملخص

٧٢

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱ (پیاپی ۶)

الحاكم هو الله "أولاً وبالذات"، وثانياً وبالتبع عُهد بالحكم إلى النبي الكريمﷺ والأئمة المعصومين المي وكما أن للإنسان سلطة مطلقة على جميع أعضائه، فقد جعل الله تعالى "للهيئة الحاكمة" في المجال العام سلطة مطلقة على جميع الأفراد.الحاكم الإسلامي إنسان استثنائي، منسجم مع العوالم العليا، وقد بلغ مستوى العقل بالفعل والمعقول بالفعل وقد بلغ خياله الكمال الأسمى بطبيعته، وهو مستعد، في جميع مراحله، لتلقى الفيض الوحياني من خلال العقل الفعال. وهذه الحكومة الإلهية، بقيادة إنسان كامل، والتي تهدف إلى ضمان سعادة البشرية في الدنيا والآخرة، هي الحكومة المطلوبة المرغوبة. وفي عصر غيبة الإمام المعصوم، فوضت هذه المهمة إلى الولى الفقيه، الفقيه جامع الشرائط والمتخصص في الشؤون الدينية. وبعد التعرف على صفات وشروط الفقيه الحاكم فإنه لا بد من الاقتداء بها. وفي هذا الصدد، هناك تشابهات كثيرة بين نظريتي الفارابي وملا صدرا، منها: أن

 الاستشهاد بهذه المقالة: كريمي فراجير، حميد؛ هادي، أصغر. (٢٠٢٢). خصائص الحاكم الإسلامي من منظور فيلسوفين مسلمين. الفقه والسياسة، ٣(٦)، ص. ٧٠-١٠٠.

https://doi.org/10.22081/ijp.2025.71215.1061

◙ نوع المقالة: بحثية محكمة؛ الناشر: مكتب إعلام الإسلامي في حوزة قم (المعهد العالي للعلوم والثقافة الإسلامية، قم، إيران) © المؤلفون

🔳 تاريخ الإستلام: ۲۰۲۵/۰۲/۰۵ ۲۰۰۰ قاريخ التعديل: ۲۰۲۵/۰۲/۰۲ قاريخ القبول: ۲۰۲۵/۰۱/۱۲ وتاريخ الإصدار: ۲۰۲/۰۲/۲۲

كليهما نظر في شروط الحاكم الإسلامي، إلا أن الفرق بين هذين الفيلسوفين في الموضوع قيد البحث هو أن الفارابي أخذ أصل الحديث عن الحاكم الإسلامي ومنطلقه من المجتمع والحضارة، بينما نقطة انطلاق ملا صدرا هي قضية نقص الإنسان وحاجته إلى حاكم إسلامي لتحقيق سموه.

الكلمات الرئيسية

الفارابي، الملا صدرا، شروط الحاكم الإسلامي، أوجه التشابه والاختلاف.





# **شرایط رهبر اسلامی از دیدگاه دو فیلسوف مسلمان<sup>(</sup>**

حمید کریمی فراگیر اصغر هادی ۲ ۲. طلبه سطح چهار. حوزه علمیه اصفهان. اصفهان. ایران (نویسنده مسئول). hkf801@gmail.com ۲. استادیار، پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی. اصفهان. ایران. a.hadi@isca.ac.ir; Orcid: 0000-0002-9820-4284



## چکیدہ

حاکم اولاً و بالذات خداوند است و ثانیاً و بالعرض دراختیار پیامبر اکرم یک و امامان معصوم این قرار گرفته است و همان طور که انسان صاحب اختیار مطلق تمام اعضایش است، خداوند متعال هم هیئت حاکمه را در حریم عمومی صاحب اختیار مطلق تمام افراد گردانیده است. حاکم اسلامی، انسان استئنایی است که با عوالم بالا در ارتباط است و به مرتبه عقل بالفعل و معقول بالفعل رسیده است. قوه متخیلهاش بالطبع به نهایت کمال خود نائل آمده در همه حالات خویش آمادگی دریافت فیوضات وحیانی را از طریق عقل فعال دارد و اینکه حکومت الهی با زعامت انسان کامل با هدف تأمین سعادت دنیا و آخرت بشرییت حکومت مطلوب است و در زمان غیبت امام معصوم می این مهم به عهده ولی فقیه جامع الشرایط و متخصص دین گذاشته شده است. با تشخیص صفات و شرایط حاکم، لزوم پیروی و الگو بودن آنها به میان می آید. اشتراکات زیادی تین نظریات فارایی و ملاصدرا وجود دارد از جمله اینکه هر دو برای حاکم اسلامی شرایطی را از جامعه و مین نظریات فارایی و ملاصدرا وجود دارد از جمله اینکه هر دو برای حاکم اسلامی شرایطی را از جامعه و مدین گرفتهاند و از تمایزاتی که می توان قائل شد این است که فارای شروع بحث حاکم اسلامی را از جامعه و مدین ترفته در نظریات فارای را مطرح می کند.

### كليدواژهها

فارابی، ملاصدرا، شرایط حاکم اسلامی، اشتراکات و افتراقات.

۱. استناد به این مقاله: کریمی فراگیر، حمید؛ هادی، اصغر. (۱۴۰۱). بررسی شرایط حاکم اسلامی از دیدگاه فـارابی و ملاصدرا. فقه و سیاست، ۳(۶)، صص ۷۰–۱۰۰.

https://doi.org/10.22081/ijp.2025.71215.1061

ا نوع مقاله: پژوهشی؛ ناشر: دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم (پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی، قم، ایران) © نویسند گان
ا تاریخ دریافت: ۱۰۰۳/۱۲/۷ • تاریخ اصلاح: ۱۰۰۴/۰۱/۱۷ • تاریخ پذیرش: ۱۰۰۴/۰۳/۱۲ • تاریخ آنلاین: ۱۰۰۴/۰۴/۱۰

http://ijp.isca.ac.ir

کی علیاتی۔ سال سوم، شمارہ دوم، پاییز و زمستان ۱۰۰۱ (پیا پی ۶)

انسان موجودی اجتماعی است که از گذشته بسیار دور برای رفع نیازهای خود بنیاد خانواده را بهعنوان یک جامعه کوچک تشکیل داد و در صدد رفع معایب آن بر آمد و یس از آن برای وصول به امکانات بیشتر و معیشت آسان تر در پی تشکیل اجتماعهای بزرگتری بود که در این اجتماع اختلاف نظرها و اختلاف سلیقهها به شدت دیده می شد. برای تحصیل خواستهها و دفع خطرات و آبادانی شهرها و روستاها، وجود یک عنصر آگاه، مقتدر برای اداره امور، ضروری بود که بهعنوان بالاترین فرد به حل و فصل امور بپردازد، نام بالاترین فرد تصمیم گیر را حاکم گذاشتند، بدیهی است این مقوله از ابتدايي ترين نيازهاي اجتماعهاي بشري بوده است؛ بنابراين تعيين مصداق حاكم و شرایط حاکم از مهمترین و اساسی ترین سؤالات اجتماعات بشری بوده است و نظرات صحيح و ناصحيحي بـر مـردم عرضـه ميشـد، و اينكـه اسـلام بـهعنوان آخـرين ديـن و كامل ترين دين، مصاديق شرايط حاكم را چگونه تبيين كرده است؛ حال سوال اصلى این است نظر دو فیلسوف اسلامی راجع به حاکم اسلامی چیست؟ در این مقاله بـه روش توصيفي - تحليلي ديدگاههاي دو متفكر جهان اسلام، فارابي و ملاصدرا ييرامون اشتراکات و افتراقات حاکم اسلامی تبیین می شود. در مورد حاکم اسلامی از دیدگاه فارابی تحقیقات متعددی انجام شده است، کتاب اندیشه سیاسی فارابی، (مهاجر نیا، ۱۳۸۰، ص ۲۷۷)، مقاله از رضا اکبریان پیرامون رئیس اول مدینه – مقاله حکومت در اندیشه فارابی (سید یونس ادیانی، ۱۳۹۴) و مقاله امامت و ولایت از دیدگاه ملاصدرا (مریم آرانی، ۱۳۸۵) نمونه هاي از اين تحقيقات است و درباره ديدگاه هاي ملاصدرا پيرامون حاكم اسلامي پژوهشیهایی مانند اندیشه سیاسی ملاصدرا از نجف لکزایی و همچنین مقاله سیاست متعاليه و دولت هادي، از ايشان در فصلنامه علوم سياسي (لكزايي، ١٣٩۶) و مقاله ديـ گاه ملاصدرا دربارهٔ رئیس حکومت و ویژگی های او، بر پایهٔ کتاب مبدأ و معاد در دو فصلنامه علمی فلسفه (ملایی و زکوی، ۱۴۰۲) و همچنین مقاله پیوند شریعت و سیاست از دیدگاه ملا صدرا (مصطفی امه طلب، ۱۳۸۲) و مقالات متعدد دیگری در این زمینه تدوین شده است، اما در مقایسه نظریه این دو عالم اسلامی کاری صورت نگرفته است و امتیاز

va 2de

🖡 شرايط رهبر اسلامي از ديدگاه دو فيلسوف مسلمان

http://ijp.isca.ac.ir

درآمد

این تحقیق این است که به طور مشخص نظریات این دو عالم را مقایسه می نماید و به طور مثال، امتیاز این تحقیق این است که تبیین می نماید که فارابی از مرحله سوم یعنی جامعه شروع می کند و نیاز به حاکم را مطرح می نماید ولی ملاصدرا از مرحله اول یعنی وجود انسان شروع می نماید و نیاز به حاکم را مطرح می نماید.

۱. شرایط حاکم اسلامی از دیدگاه فارابی

فارابی براساس تفکر اسلامی و شیعی خود به پنج نوع رهبری در پانزده شکل و ساختار حکومتی اعتقاد دارد که در طول هم قرار می گیرنـد. انـواع رهبـری از دیـدگاه ایشـان عبارتند از:

۱- رهبری رئیس اول؛ ۲- رهبری ریاست تابعه مماثل؛ ۳- رهبری ریاست سنت؛
 ۴- رهبری روسای سنت؛ ۵- رهبری روسای افاضل.

هر کدام از این رهبریها میتواند در یکی از سه شکل حکومت یعنی مدینه، امت و معموره ارض، مطرح باشد که شش شرط برای رئیس اول بیان میکند: ۱ – حکیم باشد؛ ۲– تعقل تام داشته باشد؛ ۲– از جوده اقناع برخوردار باشد؛ ۴– از جوده تخییل برخوردار باشد؛ ۵– قدرت بر جهاد داشته باشد؛ ۶– از سلامت بدنی بهرهمند باشد (فارابی، ۱۴۰۵ق، ص ۶۶).

سپس اوصاف و ویژگیهایی را افزون بر شرایط ششگانه فوق قائل است که عبارت است از:

۱- تام الاعضاء باشد و قوههای او در انجام کارها توانمند باشد؛ ۲- خوش فهم و سريع الانتقال باشد؛ ۳- خوش حافظه باشد و آنچه می فهمد و می بيند و می شنود و در ک می کند در حافظه بسپارد؛ ۴- هو شمند و با فطانت باشد و قادر به ربط مطالب و در ک روابط علمی باشد؛ ۵ - خوش بیان باشد و زبانش، گویایی داشته باشد؛ ۶- دوستدار تعلیم و تعلم باشد؛ ۷- در خوردن و نوشیدن و منکوحات حریص و آزمند نباشد و از لهو و لعب طبعاً به دور باشد؛ ۸- کبیرالنفس و دو می تواند باشد؛ ۹- دوستدار راستی و در ک روابط علمی باشد؛ ۵ - خوش حافظه باشد و زبانش، گویایی داشته باشد؛ ۹- دوستدار تعلیم و تعلم باشد؛ ۷- دوردن و نوشیدن و منکوحات حریص و آزمند نباشد و از راستی و راستی و راستی و راستی و در باشد؛ ۹- دوستدار و در می کند در منه و دوستدار کرامت باشد؛ ۹- دوستدار و راستی و راستگویان و دشمن دروغ و دروغگویان باشد؛ ۱۰- بی اعتنا به درهم و دینار و در استی و راستی و راستگویان و دشمن دروغ و دروغگویان باشد؛ ۱۰- بی اعتنا به دره م و دینار و در استی و راستی و راستگویان و دشمن دروغ و دروغگویان باشد؛ ۱۰- بی اعتنا به دره م و دینار و در استی و در سیار و در با در با در و در با در در با در می دان و در با در در با در با در با در با در و در با در با در در با در در با در با

معنی سال سوم، شماره دوم، باییز و زمستان ۱۰۹۱ (پیابی ۶)

متاع دنیا باشد؛ ۱۱ – دوستدار عدالت و دشمن ظلم و جور باشد؛ ۱۲ – شجاع و مصمم و از اراده قوی برخوردار باشد؛ ۱۳ – بر نوامیس و عادات مطابق با فطرتش تربیت شده باشد؛ ۱۴ – نسبت به آیین خویش، صحیح الاعتقاد باشد؛ ۱۵ – اعمال و رفتارش براساس آیینش باشد و از آنها تخلف نکند؛ ۱۶ – به ارزش ها و فضایل مشهور، پایبند باشد (فارابی، ۲۰۰۲م، ص ۱۲۷).

در زمان فقدان رئیس اول، فارابی وارد این مقوله می شود که تکلیف شریعت و آیین او چه می شود، ایشان با ویژگی هایی که برای مرتبه دوم حاکمیت ارائه می دهد، فلسفه امامت را در تشیع به نمایش می گذارد زیرا او معتقد است این نوع رهبری از شرط حکمت و اتصال به منبع فیض الهی برخوردار است و در تمام وظایف و اختیارات مانند رئیس اول عمل می کند و متولی امور، دین و شریعت است که اگر نیاز به وضع قانون و تکمیل یا تغییر باشد، بر اساس مصلحت و مقتضیات زمان خویش اعمال می نماید. فارابی می گوید: «تغییر شریعت یعنی، خود رئیس اول هم اگر در این زمان می بود همین تغییرات را اعمال می کرد (فارابی، ۱۹۸۶م، ص ۴۹).

نظام سیاسی مطلوب فارابی، در هنگامی است که رهبری جامعه در دست رئیس اول یا رئیس مماثل باشد و چون چنین انسانهایی به ندرت یافت می شوند و جامعه از وجود آنها محروم است، بنابراین ضرورت ادامه حیات اجتماعی و حفظ آیین و شریعت رئیس اول اقتضا می کند که نظام سیاسی بدون رهبری رها نشود و از طرفی هر کسی هم نمی تواند این مسئولیت را به عهده بگیرد بلکه شرایط لازم را باید دارا باشد (فارابی، ۲۰۰۲م، س ۱۲۲۰). بر این اساس معلم ثانی با جامع نگری و واقع بینی بر مبنای تفکر شیعی خود، رئیس سنت را پیشنهاد می کند و با شرایط و ویژگیهایی که برای آن بیان می کند این نوع رهبری همانا ریاست و ولایت فقیه بعد از امامان شیعه ای می باشد (فارابی، ۱۹۹۳، س ۸۵. ایشان شش شرط برای مرتبه سوم حاکمیت مطرح می کند (حاکمیت، فقاهت، دین شناسی، زمان شناسی، قدرت هدایت و قدرت جهاد) (فارابی، ۲۰۰۲م، ص ۱۹۱۹،

در صورتی که یک انسان واجد شرایط ریاست سنت یافت نشود (فارابی، ۲۰۰۲م، ص ۲۳۶)، پیشنهاد ریاست دو نفری را مطرح می کند؛ چون روی شرط ترجیحی حکمت

http://ijp.isca.ac.ir

> عليات شرايط رهبر اسلامي از ديدگاه دو فيلسوف مسلمار

تأکید دارد، می گوید: اگر یک نفر از اعضای رهبری حکیم باشد و نفر دوم شرایط پنجگانه دیگر را داشته باشد، به شرط همکاری و سازگاری آنها، رهبری سیاسی را در یکی از سه نظام سیاسی فارابی به عهده می گیرند چون این نوع رهبری ادامه ریاست سنت است، ازاینرو تمام شرایط (حکمت (ترجیحی) \_ فقاهت \_ دین شناسی \_ زمان شناسی \_ هدایتگری و قدرت بر جهاد) باید در این دو رئیس موجود باشد.

> ۲. شرایط حاکم اسلامی از دیدگاه ملاصدرا مرحوم ملاصدرا دو دسته کمالات و شرایط برای رئیس اول مطرح می کند:

۲-۱. کمالات و شرایط اولیه رئیس اول
۱. رئیس اول باید انسانی دارای نفس کامل و در مرتبه عقل بالفعل باشد.
۲. لازم است به حسب طبع و قوّه در غایت کمال باشد.
۳. از نظر قوه حسّاسیه و محرّکه نیز در غایت کمال باشد.
۳. از نظر قوه حسّاسیه و محرّکه نیز در غایت کمال باشد.
و احکام الهیّه را جاری گرداند، و با دشمنان خدا محاربه کند و دفع کند دشمن را از مدینه فاضله و با مشر کین و فاسقین از اهل مدینه جاهله و ظالمه و فاسقه مقاتل کند تا بر گردند به سوی امر خدا» (ملاصدرا، ۱۳۶۲، ص ۵۶۳).

۲-۲. کمالات و صفات ثانویه رئیس اول
صفات و کمالات ثانویه رئیس اول که فطری و ذاتی هستند، عبارتاند از:
۱. صاحب فهم و در کی نیکو و سریع و گیرنده باشد.
۲. دارای حافظهای قوی باشد تا بتواند آنچه را میفهمد یا احساس می کند، در قوه حافظه خویش حفظ و ضبط کند.
۳. دارای فطرتی صحیح، طبیعتی سالم، مزاجی معتدل و تام الخلقه باشد.
۴. دارای زبانی فصیح و بلیغ باشد.

http://ijp.isca.ac.ir

م معلية سال سوم، شماره دوم، باييز و زمستان ٢٠٦١ (بيابي ٤)

۵. دوست دار علم و حکمت باشد.
 ۶. بالطبع حریص به شهوت رانی و انجام امیال نفسانی نباشد.
 ۷. صاحب عظمت نفس و احتشام و دوست دار نزاهت و شرافت بوده و نفس او از هر امر زشت و ناپسند و رکیک و پلید بری باشد.
 ۸. نسبت به کلیه خلایق رئوف و مهربان باشد و از مشاهده منکر ات خشمگین نشو د

تا بتواند با لطف و مهربانی از اشاعه آنها جلو گیری کند.

۹. دارای قلبی شجاع باشد و از مرگ بیم و هراس نداشته باشد، زیرا عالم آخرت بهتر از دنیا است.

۱۰. جواد، يعنى بخشنده نعمتها و عطايا، باشد.

۱۱. خوشحالی و بهجت او هنگام خلوت و مناجات با خدا از همه خلایق بیش تر باشد.

۱۲. سخت گیر و لجوج نباشد و دعوت به اقامه عـدل و انصـاف را بـه آسـانی بپـذیرد (ملاصدرا، ۱۳۶۰، صص ۴۸۸ ــ ۴۹۰).

v۹ مق

شرايط رهبر اسلامي از د يدگاه دو فيلسوف مسلمان

به اعتقاد صدرا، همه اوصاف دوازده گانه از لوازم شرایط سه گانهای است که در بخش اول بیان شد. بهنظر وی، اجتماع این خصایص در شخص واحد بسیار نادر است مگر یکی بعد از دیگری (ملاصدرا، ۱۳۶۰، ص ۴۹۰).

همچنین صدرالمتألهین در موارد متعدد از امامت و ولایت سیاسی ائمه سخن گفته است. مهمترین اثر وی در این باب شرح اصول کافی، به ویژه بسط و توضیح احادیث «کتاب الحجّه» این کتاب است (ملاصدرا، ۱۳۷۶، ص ۴۶۱).

طبق تأکید ایشان، استدلال عقلی شیعه درباب امامت، مبتنی بر قاعده لطف است. البته این قاعده در دو مرحله استفاده می شود: مرحله اصل وجود امام است، خواه تصرف بکند یا نکند؛ مثل زمانی که امام در غیبت به سر می برد. اما تصرف ظاهری امام، خود لطف دیگری است که عدم آن به سبب بندگان و بدی اختیار آنان است (به طوری که او را کوچک شمرده و یاری اش را رها نمودند) (ملاصدرا، ۱۳۷۶، ص ۴۶۸). همچنین، وی در همین بحث، مسئله انتخاب و نصب امام را نیز بیان کرده است. به نظر وی، مردم در تعیین

امام هیچ نقشی ندارند، اگرچه در یاری یا عدم یاری امام نقش دارد، و از ایـن لحـاظ در کارآیی و مقبولیت اجتماعی صاحب نقش هستند.

از دید صدرا دلیل اصلی بر زعامت سیاسی مجتهدان در عصر غیبت داشتن تخصص و دانش است. وی در این خصوص چنین می نویسد: آشکار است که سیاست مدار و پیشوا و امام، این مقام [ولایت سیاسی] را به خاطر تخصص و فنّی که دارد، دارا است، خواه دیگران از او بپذیرند و سخن او را گوش فرا دهند و یا نپذیرند. و طبیب در اثر تخصص و دانش خود و توانایی که در معالجه بیماران دارد، طبیب است، حال بیماری باشد و یا نباشد و طبیب بودن او را نبودن بیمار از میان نبر د (ملاصدر)، ۱۳۷۱، ص ۷۲).

نظام سیاسی هدایت گرا و فضیلت گستر نظامی مبتنی بر مشروعیت الهی است. ملاصدرا می گوید: «چنان که برای همه خلیفه است که واسطه است میان ایشان و حق تعالی، باید که برای هر اجتماع جزئی، والیان و حکّامی باشند از جانب آن خلیفه، و ایشان پیشوایان و علمااند و چنان که مَلَك، واسطه است میان خدا و پیغمبر و پیغمبر واسطه است میان مَلَك و اولیا، که ائمه معصومین ایش باشند، ایشان نیز واسطهاند میان نبی و علما، و علما واسطهاند میان ایشان و سایر خلق؛ پس عالم به ولی قریب است و ولی به نبی و نبی به ملک و ملک به حق تعالی و ملائکه و انبیا و اولیا و علما را در درجات قرب، تفاوت بسیار است» (ملاصدرا، ۱۳۶۲، ص ۵۹۹).

با توجه به این شاخصها، نظام سیاسی مورد نظر صدرالمتألهین، نظامی دینی است. در عصر رسالت، پیامبر شن و در عصر امامت، امام معصوم در رأس نظام سیاسی است. در عصر غیبت نیز حکیم الهی، مجتهد جامعالشرایط و عارف ربانی، سرور عالم و در رأس نظام سیاسی قرار دارد. همچنین نظام سیاسی مبتنی بر حکمت سیاسی متعالیه تا زمانی که براساس قانون الهی عمل کند، از مشروعیت برخوردار است. ضامن این رفتار، سیر و سلوک و مراقبت دائمی حکیم مجتهد است. سه سفر نخست از اسفار اربعه، مقدمات لازم برای رسیدن به مرحله رهبریاند. پس از طی موفقیت آمیز آن سه مرحله، نوبت به مرحله چهارم و هدایت و راهبری مردم می رسد. م تعليم. سال سوم، شماره دوم، پاييز و زمستان ۲۰۹۱ (پياپى ۶)

# ۳. بررسی تطبیقی دو دیدگاه فارابی و ملاصدرا در بیان شرایط

در مطالب قبلی شرایط حاکم اسلامی از زبان فارابی و ملاصدرا بیان شد. در اینجا به تطبیق این دو نظریه، که مشترکات و افتراقات نظریه های این دو عالم اسلامی پیرامون حاکم اسلامی است، بیان خواهد شد.

## ۳-۱. تقسیمبندی علوم

فارابی علوم را به پنج دسته تقسیم می کند، که قسم پنجم آن عبارت است از: علوم مدنی، علم فقه و علم کلام (فارابی، ۱۴۶۴ق، ص ۶). معلم ثانی بر این باور است که سیاست، جزئی از علم مدنی است؛ او مینویسد: «علم مدنی از انواع افعال و رفتار ارادی و از آن ملکات و اخلاق و سجایا و عاداتی که افعال و رفتار ارادی از آنها سرچشمه می گیرند، بحث می کند و از هدفهایی که این افعال و رفتار برای رسیدن به آنها انجام می شود، یاد می کند و بیان می دارد که چه ملکاتی برای انسان شایسته است» (فارابی، ۱۴۶۴ق، ص ۹۶).

۸١

ا شرايط رهبر اسلامي از د يدگاه دو فيلسوف مسلمان

در همین زمینه هم ملاصدرا در المظاهر الالهیه (ملاصدرا، ۱۳۷۸، ص ۱۴) علوم را تقسیم بندی نموده است و تصریح کرده که غایت و هدف حکمت و قرآن کریم، آموختن راه سفر طبیعی و حرکت و سیر تکاملی به سوی آخرت و وصول به خداوند ذیالکمال، بهانسان است. بر همین اساس، بهنظر ملاصدرا، این سفر شش مرحله دارد که مرحله ششم آن عبارت است: اداره جامعه مدنی و سیاسی و نهادهای اجتماعی آن، که فقه و حقوق و قوانین و مقررات کوچک و بزرگ دینی یا غیر دینی در این بخش جا می گیرد و فلاسفه به آن، علم سیاست می گویند.

همان گونه که ملاحظه میشود در این کتاب نیز دانش سیاسی از جایگاه خاص خودش بر خوردار است و ملاصدرا همچون فارابی به تفکیک علم سیاست از بقیه علوم می پردازد.

۳-۲. انواع جوامع انسانی
فارابی در سه کتاب آراء اهل المدینه الفاضله، فصول المنتزعه و السیاسه المدینه،

جماعات انسانی را به دو دسته جوامع، براساس معیار کمّی و کیفی، گروهبندی می کند: الف) انواع جوامع براساس تقسیمبندی کمّی؛ فارابی این گونه جماعات را از نظر کمی به کامل و غیر کامل تقسیم می کند و مرادش از جماعات کامل، جماعاتی است که قادر به رفع نیازهای خویش است. وی جماعات کامل را نیز به سه گروه تقسیم می کند: ۱) جماعات عظمی، ۲) جماعات وسطی، ۳) جماعات صغری.

جماعت غیر کامل را نیز به واحدهای کوچکتر؛ کوی، قریه، منزل و خانواده تقسیم کرده، که ویژگی اصلی این جوامع عـدم توانـایی در رفع حـوایج ضروریشـان است. بهنظر فارابی اجتماعات غیر کامل (ناقصه)، منزل و خانواده از همه ناقص تر است.

ب) انواع جوامع براساس تقسیمبندی کیفی؛ فارابی در تقسیمبندی جوامع به لحاظ کیفی افزون بر مدینه فاضله، مدینه هایی را که در مقابل مدینه فاضله قرار دارند، بیان می کند و از آنها مدینه جاهله، مدینه فاسقه، مدینه ضاله و بالاخره گروه خودرو و خودسر در مدینه فاضله یاد می کند. در این تقسیمبندی به کیفیت جوامع در کمال گرایی و سعادت طلب بودن، توجه دارد؛ به عبارت دیگر هدفی که مدینه دارد، تعیین کننده نوع مدینه است.

۳–۲–۱. تقسیم ارزشی اجتماعات

یکی از محورهای اساسی در فلسفه فارابی که کلید فهم بسیاری از موضوعات اوست، بحث فضیلت و فضائل است که براساس آن، اجتماع را به فاضل و غیر فاضل تقسیم می کند: الف) اجتماع فاضل؛ ب) اجتماع غیر فاضل (که خود سه قسمت است: ۱- اجتماع جاهله، ۲- اجتماع ضاله، ۳- اجتماع فاسقه). هر یک از این ها نیز به شش نوع ضروریه، نذاله، خسیسه، کرامیه، تغلبیّه و حریه تقسیم می شوند (فارابی، ۱۳۷۶، ص۲۶۵ ـ ۲۸۹).

صدرالمتألهین نیز از دو منظر گستره و قلمرو جغرافیایی و اهداف و غایات نظام اجتماعی، نظامهای اجتماعی و سیاسی را طبقهبندی کرده است. وی از نظر گستره و

قلمرو شمول نظامهای اجتماعی را به دو دسته کامل و غیر کامل تقسیم می کند، که نظامهای کامل عبارتند از:

الف) نظام سیاسی جهانی، ب) نظام سیاسی منطقهای، ج) نظام سیاسی (لکوزایی، ۱۳۸۷). نظامهای اجتماعی غیر کامل نیز عبارتند از: ۱. نظام اجتماعی یک روستا؛ ۲. نظام اجتماعی یک محله؛ ۳. نظام اجتماعی یک کوچه؛ ۴. نظام اجتماعی یک خانه و خانواده (ملاصدرا، ۱۳۶۲، ص ۵۶۰).

رویکرد دیگر در طبقهبندی نظامهای سیاسی که از اهمیت بیش تری برخوردار است و صدرالمتألهین نیز اهتمام ویژهای به آن داشته است، تفکیک نظامهای سیاسی از لحاظ ارزشها، غایات و اهداف هر نظام است. بهنظر صدرا، هر اجتماع، نظام سیاسی متناسب خودش را دارد؛ بنابراین، هیئت حاکمه عمالاً نمی تواند برخلاف عقاید و تمایلات اکثریت قدم بردارند. براساس انسانشناسی ویژه صدرا، می توان انتظار چنین نتیجهای را داشت. وی به مختار بودن انسانها اعتقاد راسخ دارد؛ بنابراین خود انسانها هستند که تصمیم می گیرند چگونه زندگی کنند.

۸۳ کلغ

🖡 شرايط رهبر اسلامي از ديدگاه دو فيلسوف مسلمار

صدر المتألهین معتقد است که پذیرش ولایت «الله» یا «طاغوت»، تابع خواست و اراده خود انسان ها است و طبیعی است که در دیدگاه وی، فقط صالحان به ولایت «الله» گردن مینهند. از همین پایگاه ارزشی است که صدر المتالهین نیز چون سایر فیلسوفان سیاسی مسلمان، نظام های سیاسی را به دو گروه فاضله و غیر فاضله تقسیم می کند. نظام سیاسی فاضله، در تمام انواع و اقسام خود، در پیوند با امت فاضله، مدینه فاضله، ریاست فاضله و اجتماع فاضله شکل می گیرد و همه اینها، در تعاون با یکدیگر در پی تحقق یک هدف و غایت اند؛ یعنی وصول به خیر افضل و کمال نهایی، اما نظام سیاسی غیر فاضله، اعم از جاهله، ظالمه فاسقه و غیره، در پیوند با امت می در پی تحقق یک هدف و غایت اند؛ یعنی وصول به خیر افضل و کمال نهایی، اما می فاط میاسی غیر فاضله، اعم از جاهله، ظالمه فاسقه و غیره، در پیوند با امت می فاصله، مدینه غیر فاضله، ریاست غیر فاضله و اجتماع غیر فاضله شکل می گیرد، و همه اینها، در تعاون با یکدیگر به دنبال نیل به سعادتهای پنداری و شرور هستند (ملاصدرا، ۱۳۶۲، ص ۵۶۱).

صدر المتألهين، از نظامهاي سياسي غير فاضله جاهله، فاسقه و ظالمه سخن گفته

است. وی در آغاز فصل هشتم کتاب مبدأ و معاد چنین می گوید: «[رئیس اول به] قوّه حسّاسه و محرکهاش مباشر سلطنت گردد و احکام الهیّه را جاری گرداند، و با دشمنان خدا محاربه کند و دفع کند دشمن را از مدینه فاضله، و با مشرکین و فاسقین از اهل مدینه جاهله و ظالمه و فاسقه مقاتله کند تا بر گردند به سوی امر خدا» (ملاصدرا، ۱۳۶۲، ص ۵۶۳).

تقسیم بندی فارابی و ملاصدرا مثل هم است و هر دو از اجتماعات کامله و غیر کامله و اقسام آن صحبت کرده اند، اگرچه فارابی دسته بندی را به طور واضح بیان کرده است.

### ۳-۳. خاستگاه حکومت

٨۴

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱ (پیاپی ۶)

فارابی خاستگاه حکومت را از دو منظر مورد بررسی قرار میدهد؛ از منظر تاریخی و از منظر مشروعیت.

الف: در مورد خاستگاه تاریخی؛ فارابی معتقد است که خاستگاه دولتها بر موازات حیات اجتماعی انسان ها قابل تحلیل است (فارابی، ۲۰۰۲م، ص ۱۲۴). او انسان را فطر تا موجودی اجتماعی میداند که وصول به ضروریات زندگی و کمالات برتر جز در سایه اجتماع مدنی(دولت) برای او مقدور نیست؛ بنابراین تاریخ حیات اجتماعی انسان ها با نوعی حکومت و دولت همراه بوده است.

ب: در مورد خاستگاه مشروعیت حکوم؛ فارابی در حکومت رئیس اول و حکومت روسای تابعه تفاوت قائل است و در هر نوع حکومت ابتدا به مشروعیت حاکمان توجه دارد. در کتاب آراء مدینه الفاضله (فارابی،۲۰۰۲م، ص ۱۲۵)، و در کتاب السیاسه المدینه (فارابی، ۱۹۹۳م، ص ۷۹)، این مطلب را بیان می کند که مشروعیت حاکم، الهی است اگرچه در خارج امکان ایجاد حکومت نداشته باشد و یا از دست دادن حکمت، مشروعیت حکومت را نیز از دست می دهد.

فارابی از مشروعیت حاکم، به مشروعیت حکومت میرسد و میفرماید: حکومت تا زمانی که حاکم حکیم دارد مشروع است و هرگاه شرط حکمت از او زایل گردد پایه

اقتدار او از بین میرود و در معرض زوال قرار می گیرد. و روسای تابعه مشروعیت خود را از فقه و شریعت رئیس اول می گیرند. همچنین فارابی اذعان دارد مردم نقش اساسی در تحقق نظام سیاسی دارند و ایشان خاستگاه حکومت را در دو بخش مشروعیت الهی و مقبولیت اجتماعی میداند (فارابی، ۱۴۰۳ق، ص۹۷)؛ یعنی بعد از اینکه حکومت در مقام ثبوت، مشروعیت پیدا کرد در مقام خارجی نیاز به اسبابی است تا حکومت محقق شود که فارابی برای تحقق حکومت هفت شرط را ذکر می کند (فارابی، ۱۴۰۵ق، ص ۵۰).

موارد مذکور جزء اسباب حکومت هستند، نه جزء شرایط حکومت؛ بنابراین حکومت متکی برخواست عمومی است یعنی اگر عموم مردم با حکومت حاکمی که مشروعیت الهی دارد مخالفت کنند در حقیقت اسباب تحقق آن را سلب کردهاند.

ملاصدرا هم به خاستگاه حکومت می پردازد و بیان می نماید (آرانی، ۱۳۸۵). هیچ جامعهای را نمی توان یافت که دارای حکومت نباشد. نیاز به حکومت یک ضرورت اجتماعی است و بدون آن جامعه نظم و قوام پیدا نمی کند؛ بنابراین حکومت برای ایجاد جامعه منظم و پیشرفته ضرورت عقلی است.

#### ۳-۴. رهبری رئیس اول

ریاست اولی نهادی است که در رأس هرم قدرت در یکی از سه نظام سیاسی در اندیشه فارابی قرار دارد و رهبری که در آن جایگاه قرار می گیرد، رئیسی است که از حاکمیت برتر برخوردار است و با تعابیری از قبیل ملک مطلق، فیلسوف، واضع نوامیس، رئیس اول و امام، معرفی شده است (فارابی، ۱۴۰۳ق، صص۹۳ – ۹۲).

چنین رئیسی یک انسان استثنایی است که با عوالم بالا در ارتباط است و از دو امر فطری و طبعی و ملکات و هیئآت ارادی بهره گرفته، مراحل کمال را پیموده، کامل شده است و به مرتبه عقل بالفعل و معقول بالفعل رسیده است. قوه متخیلهاش بالطبع به نهایت کمال خود نائل آمده در همه حالات خویش آمادگی دریافت فیوضات وحیانی را از طریق عقل فعال دارد و مورد عنایت خداوند است (فارابی،۲۰۰۲م، ص ۱۲۵). چنین انسانی از

آن جهت که فیوضات را از طریق عقل فعال به واسطه عقل مستفاد و عقل منفعل دریافت می کند، حکیم و فیلسوف و خردمند و متعقل کامل نامیده می شود و از آن جهت که فیوضات عقل فعال به قوه متخیله او افاضه می شود دارای مقام نبوت و انذار می باشد و فارابی شرایط رئیس اول را در شش شرط بیان می کند (فارابی، ۱۴۰۵ق، ص ۶۶)، سپس او اوصاف و ویژگی هایی دوازده گانه را علاوه بر شرایط ششگانه فوق قائل است (فارابی، ۲۰۰۲م، ص۱۲۷).

ملاصدرای شیرازی هم به ضرورت و اهمیت رئیس اول در جامعه معترف و بدان تصریح می کند که اجتماع را گریزی از وجود رئیس اول نیست (موسوی، http://wwwtebyan.net/124699) و به همین تحلیل شخصیت نبی را به سبب دارا بودن صفات حمیده لازمه رئیس اول مدینه فاضله دانسته که سه وظیفه مهم دارد که عبار تند از: 1- وضع قوانین برای همه امور فردی و اجتماعی، ۲- آموز گار قوانین و هادی مردم، ۳- مجری آنها و الزام کننده به آن (ملاصدرا، ۱۳۶۲، ص۵۵۱)؛ همچنین وی بنده صالح خدا را که همان رسول است را صاحب شریعت و دین کامل و رئیس خلایق و عهدهدار سر کوبی دشمنان خدا یعنی کافران و ظالمان میداند (ملاصدرا، ۱۳۶۰، ص۵۵).

اول اختصاص داده است این صفات دو دستهاند:

بر گردند به سوی امر خدا» (ملاصدرا، ۱۳۶۲، ص ۵۶۳).

الف) کمالات و شرایط اولیه رئیس اول ۱. رئیس اول باید انسانی باشد دارای نفسی کامل و در مرتبه عقل بالفعل باشد. ۲. لازم است به حسب طبع و قوّه در غایت کمال باشد. ۳. از نظر قوه حسّاسیه و محرّکه نیز در غایت کمال باشد. صدرا چنین می نویسد: «[رئیس اول] به قوّه حسّاسه و محرّکهاش مباشر سلطنت گردد و احکام الهیّه را جاری گرداند، و با دشمنان خدا محارب کند و دفع کند دشمن را از مدینه فاضله، و با مشرکین و فاسقین از اهل مدینه جاهله و ظالمه و فاسقه مقاتله کند تا

http://ijp.isca.ac.ir

٨۶

## ب) كمالات و صفات ثانويه رئيس اول

صفات و کمالات ثانویه رئیس اول که فطری و ذاتی هستند (ملاصدرا، ۱۳۶۰، صص ۴۸۹-۴۹۰). به اعتقاد صدرا، رئیس اول، اوصاف دوازده گانه دارد که از لوازم شرایط سه گانه است. بهنظر وی، اجتماع این خصایص در شخص واحد بسیار نادر است مگر یکی بعد از دیگری (ملاصدرا، ۱۳۶۰، ص ۴۹۰).

هر دو بزر گوار صفاتی را برای رئیس اول بیان می کنند که تقریباً مثل هم است اگرچه در شمارش و ادبیات با هم تفاوت دارند.

## ٣-٥. رياست سنت (ولايت فقيه)

نظام سیاسی مطلوب فارابی، در هنگامی است که رهبری جامعه در دست رئیس اول یا رئیس مماثل باشد و چون چنین انسانهایی به ندرت یافت می شوند و جامعه از وجود آنها محروم است، بنابراین ضرورت ادامه حیات اجتماعی و حفظ آیین و شریعت رئیس اول اقتضا می کند که نظام سیاسی بدون رهبری رها نشود و از طرفی هر کسی هم نمی تواند این مسئولیت را به عهده بگیرد بلکه شرایط لازم را باید دارا باشد (فارابی،۲۰۰۲، ص ۱۲۲). براین اساس معلم ثانی با جامعنگری و واقع بینی بر مبنای تفکر شیعی خود، رئیس سنت را پیشنهاد می کند و با شرایط و ویژگیهایی که برای آن بیان می کند این نوع رهبری همانا ریاست و ولایت فقیه بعد از امامان شیعه بیخ می باشد. پس به اختصار زمان فقدان رئیس اول و رئیس مماثل با تدبیر، رهبری یکی از سه نظام سیاسی مدینه یا امت و یا معموره ارض را به عهده می گیرد و سیره و سنت و شریعت گذشته را تثبیت و تحکیم می نماید و براساس آن نیازهای زمان خویش را استنباط و جامعه را به سوی سعادت هدایت و ارشاد می کند (فاربی، ۱۹۹۳، می ۱۹۰۰).

۸۷ مع

<sup>1</sup> شرایط رهبر اسلامی از دیدگاه دو فیلسوف مسلمار

معلم ثانی میفرماید: «چنانچه بعد از ائمه ابرار، یعنی کسانی که رهبران حقیقی هستند، جانشین مماثلی نباشد همه سنتهای رئیس اول، بدون کم وکاست و تغییری حفظ میشود و در اختیار رهبری غیر مماثل گذاشته میشود تا به آنها عمل کند

و در اموری که تکلیف آن توسط رئیس اول مشخص نشده ولی به اصول مقدره رئیس اول مراجعه و از طریق آن احکام امور مستحدثه و غیر مصرحه را استنباط می کند. در این جاست که رئیس سنت، نیاز به صناعت فقه پیدا می کند و این صناعت است که انسان را قادر می سازد تا به وسیله آن به استخراج و استنباط همه امور و احکام وضع نشده توسط واضع شریعت بپردازد و با توجه به اغراض او در میان امتی که شریعت برای آنها وضع شده است، همت گمارد و کسی که متولی این امر است فقیه می باشد (فارابی، ۱۹۸۹م، ص ۵۰).

از دید صدرا دلیل اصلی بر زعامت سیاسی مجتهدان در عصر غیبت، داشتن تخصص و دانش است. وی در این خصوص چنین مینویسد: «آشکار است که سیاستمدار و پیشوا و امام، این مقام [ولایت سیاسی] را به خاطر تخصص و فنّی که دارد، دارا است، خواه دیگران از او بپذیرند و سخن او را گوش فرا دهند و یا نپذیرند. و طبیب در اثر تخصص و دانش خود و توانایی که در معالجه بیماران دارد، طبیب است، حال بیماری باشد و یا نباشد و طبیب بودن او را نبودن بیمار از میان نبرد (ملاصدر، ۱۳۷۱، ص ۷۳).

٨٨

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱ (پیاپی ۶)

دلیل دیگر، قاعده لطف است، صدرالمتألهین با تأکید بر زعامت مجتهدین در عصر غیبت چنین می گوید: «بدان که نبوت و رسالت از جهتی منقطع می گردد و از جهتی دیگر باقی است. [...] ولی خدای متعال –پس از قطع نبوت و رسالت – حکم مبشرات و الهامات و حکم ائمه معصومین ﷺ و همچنین حکم مجتهدین –و ارباب فتاوی را برای افتا و ارشاد عوام – باقی گذاشت، اما اسم و نام نبی و رسول را از آنان سلب فرمود، ولی حکم آنان را تأیید و تثبیت کرد و آنان را که علم به احکام الهی ندارند، مأمور کرد که از اهل علم و اهل ذکر سؤال کنند. [...] بنابراین مجتهدین، پس از ائمه معصومین ﷺ – در مورد خصوص احکام دین – بدان گونه که از طریق اجتهاد دریافتهاند، فتوا می دهند (ملاصدرا، ۱۳۶۰، صص ۵۰۹ – ۱۵۰).

ممکن است گفته شود که در این نقل قول، بر بُعد ولایت سیاسی مجتهدین تأکید نشده است، بلکه قول صدرا می تواند در بُعد ولایت افتاء ظهور داشته باشد. در پاسخ باید

گفت که اوّلاً، سیاق بحث ریاست بر امور دینی و دنیوی و تعیین مصلحت این دو است. ثانیاً، از آنجاکه خلافت و حکومت برای پیامبر و امام بود، طبق قول فوق می توان آن را برای مجتهدین هم که جانشین پیامبر ﷺ و ائمه ﷺ هستند، استظهار کرد. ثالثاً، در عبارت مذکور به ولایت قضایی هم تصریح نشده است، اما می دانیم که در داشتن ولایت قضایی برای مجتهدین اتفاق نظر وجود دارد. رابعاً، فقراتی داریم که در آنها بر زعامت و ولایت سیاسی دانایان در همه ادوار تأکید شده است. طبیعی است که این مستندات شامل مجتهدین هم می شود؛ به عبارت دیگر، تصریح صدرا در باب زعامت مجتهدین در فقدان نبی و امام، مفّسر مستنداتی است که در آنها از سروری حکما و دانایان سخن رفته است؛ به طور مثال صدرا چنین می نویسد: «حکیم الهی و عارف ربانی سرور عالم است و به ذات کامل خود که منوّر به نور حق است و فروغ گیرنده از پر توهای الهی است، سزاوار است تا نخستین مقصود خلقت باشد و فرمان روا بر همگی خلایق، و مخلوقات دیگر به طفیل وجود او موجود و فرمان بردار اوامر اویند« (ملاصدرا، ۱۳۷۱، صص ۶۱ – ۳).

تذکر این نکته ضروری است که مراد صدرالمتألهین از «مجتهد»، کسی است که دارای معرفت کامل به اسلام در تمامی ابعاد آن است (لکزایی ۱۳۸۱ ص ۱۴۰).

۸۹ کلف

<sup>1</sup> شرایط رهبر اسلامی از دیدگاه دو فیلسوف مسلمار

با توجه به این شاخصها، نظام سیاسی مبتنی بر حکمت سیاسی متعالیه تا زمانی که براساس قانون الهی عمل کند، از مشروعیت برخوردار است. ضامن این رفتار، سیر و سلوک و مراقبت دائمی حکیم مجتهد است. سه سفر نخست از اسفار اربعه، مقدمات لازم برای رسیدن به مرحله رهبریاند. پس از طی موفقیت آمیز آن سه مرحله، نوبت به مرحله چهارم و هدایت و راهبری مردم میرسد.

همانطور که ملاحظه نمودید، فارابی و ملاصدرا بعد از امام معصوم، حکومت را از آن مجتهد جامع الشرایط میدانند.

۳-۶. علم اخلاق و تدبير فرد
فارابی در کتاب احصاء العلوم، علوم را به پنج دسته تقسيم می کند: ۱. علم لسان و
http://ijp.isca.ac.ir

اجزای آن، ۲. علم منطق و اجزای آن، ۳. علوم تعالیم؛ یعنی علم عدد، هندسه، مناظره، نجوم تعلیمی، موسیقی و علم اثقال و حیل، ۴. علم طبیعی و اجزای آن و علم الهی و اجزای آن، ۵. علم مدنی، علم فقه و علم کلام (فارابی،۱۴۶۴ق، ص ۶ به بعد).

پیش فرض ملاصدرا آن گونه که خود در مقدمه کتاب (ملاصدرا، ۱۳۷۸، ص۱۴) تصریح کرده این است که غایت و هدف حکمت و قرآن کریم، آموختن راه سفر طبیعی و حرکت و سیر تکاملی به سوی آخرت و وصول به خداوند ذی الکمال، است. بر همین اساس، به نظر ملاصدرا، این سفر شش مرحله دارد که سه مرحله آن، مهمتر از سه مرحله دیگر است. سه مرحله مهم این سیر و سلوک عبارتند از: ۱- خداشناسی به منزله هدف شناسی، ۲- شناخت مراحل و منازل سفر به منزله راه شناسی، ۳- شناخت معاد به منزله شناخت مقصد.

مرحله سوم از سه مرحله بعدی، که در حوزه حکمت عملی قرار می گیرد مشتمل بر سه بخش است که عبارتند از: ۴- خودسازی و تربیت افراد، ۵- سازمان بخشی به خانواده، که هسته اصلی تشکیل دهنده جامعه است، ۶- اداره جامعه مدنی و سیاسی و نهادهای اجتماعی آن، که فقه و حقوق و قوانین و مقررات کوچک و بزرگ دینی یا غیر دینی در این بخش جامی گیرد و فلاسفه به آن، علم سیاست می گویند.

همان طور که مشاهده شد، فارابی و ملاصدرا علوم را طبقه بندی کرده اند اما در طبقه بندی اخیر که در کتاب مظاهر الهیه بیان شده، این فرق میان ملاصدرا و فارابی وجود دارد که علم اخلاق و تدبیر فرد در بیان ملاصدرا به صورت مستقل ذکر شده است، در حالی که فارابی علم اخلاق، علم کلام، فقه و علم سیاست را تماماً ذیل علم مدنی طبقه بندی کرده است.

#### ۳-۷. تعريف سياست

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱ (پیاپی ۶

فارابی با توجه معانی مختلف سیاست، آورده است: «سیاست بـهطور مطلق جنس برای انواع سیاستها نیست بلکه اسم مشتر ک است که بـرای انـواع سیاستهای متباین اطلاق می شود. این انواع متباین فقط در اسم متفق هستند اما در ذات و طبیعت هـر نـوع

آن با نوع دیگر متفاوت است» (فارایی، ۱۴۰۵م، ص ۹۲)؛ از این رو هر کدام را باید جداگانه تعریف کرد. از این جهت یک تعریف جامع و مانع از آن امکان ندارد. ایشان در تعریف شرح الاسمی از سیاست می گویند: «علم سیاست عبارت است از تأمل در اعمال و احوال ظاهر و باطن مردم و دقت کردن و تمیز دادن بین رفتار نیکو و ناپسند و تلاش کردن در جهت دست یافتن به اعمال نیکو و از منافع آن بهره گرفتن و در مقابل از افعال زشت اجتناب ورزیدن، تا از ضرر و تبعات سوء آن در امان بمانند». فارابی سیاست به معنای خاص را به تدبیر جامعه و محصول عمل سیاستمدارن تعبیر جامعه است».

اما ملاصدرا بحث را دقیق تر بیان کرده است. اگرچه ایشان هم در سه سطح خدا، انسان و طبیعت وارد بحث می شود ولی غایت محوری و خدا محوری، شاخصه اصلی ایشان است. صدرالمتالهین در چارچوب منظومه فکری خود بر این باور است که سیاست، تدبیر و تلاشی، انتخابی و عقلایی و مبتنی بر کشش های فطری و طبیعی انسان ها است که به جهت اصلاح حیات جمعی برای نیل به سعادت و غایات الهی در پیش گرفته می شود. او می گوید: «سیاست عبارت است از حرکت از نفس جزئی که براساس حسن اختیار و انتخاب فرد انسانی است برای اینکه آنها را بر محور نظام مندی گرد آورد و جماعتشان را اصلاح گرداند» (ملاصدرا، ۱۳۶۰، ص۳۶۳). و کاملاً عیان است که تعریف شرح الاسمی ملاصدرا بسیار دقیق تر بیان شده است و همچنین ملاصدرا از ابتدا سیاست را به الهی و انسانی تقسیم کرده است و غایت نگری در بیان ایشان مشهودتر است.

او سیاست را به دو قسم سیاست انسانی و سیاست الهی تقسیم می کند و سیاست الهی را به مجموعه تدابیری که از طرف شارع مقدس برای اصلاح حیات اجتماعی انسان در نظر گرفته شده است، اطلاق می کند. همچنین ایشان در شرح اصول کافی، در ذیل فلسفه امامت می گوید: «انسان در وجود و بقایش ناگزیر از مشارکت است و مشارکت تمام نمی شود جز به معاملت و معامله را ناگزیر از سنت و قانون عدل است و سنت و عدل را

http://ijp.isca.ac.ir

م محمد شرایط رهبر اسلامی از دیدگاه دو فیلسوف مسلمار معمد ناچار از سنت گذار و قانونگذار عادل است و جایز نیست که مردم را با آرا و هوس هایشان در آن حال رها کنند تا منجر به اختلاف گشته و هر که آنچه به نفعش است عدل و آنچه به ضررش است ظلم و جور پندارد».

بنابراین سیاست مطلوب در نظر ملاصدرا به معنای هدایت، تدبیر و اصلاح جامعهانسانی است تا در مسیر تکاملی خود دچار هرج و مرج نگردد.

۳-۸. انسان از حیث وجود

مهمترین مطلبی که باید به آن اشاره کرد این است که فارابی بحث نیاز انسان به اجتماع را فطری دانست و بحث راجع به حاکم و نیاز به حکومت را از مرحلهی نیاز انسان به اجتماع مطرح کرد، اما مرحوم ملاصدرا بسیار دقیق وارد این بحث شده است؛ یعنی مرحوم ملاصدرا هم قبول دارد که انسان موجودی است که فطرتاً به اجتماع نیاز دارد اما دو مرحله عقب تر آن را نیز می بینید که علت نیاز به اجتماع را وجود خود فرد می داند، ملاک اصلی نیاز به اجتماع را خود فرد می داند، حتی ایشان از مرحله خانواده هم شروع نمی کند بلکه مستیقماً مرحله اول را مورد بحث قرار می دهد و اینکه وجود انسان را مورد بحث قرار می دهد. توضیح مطلب را از زبان حضرت علامه جوادی آملی بیان می نمایم.

ايشان مى فرمايد: «همانطور كه مستحضريد، از فارابي به بعد، سرفصل مسئله نبوت و تبليغ سياستهاى اسلامي عبارت است از اين كه انسان مدني بالطبع ميباشد. اگر يك مبرهن در گام اول بگويد كه انسان مدني بالطبع است او دو مقطع قبلي را با بلاتكليفي پشت سر گذاشته و از مقطع سوم شروع كرده است. صدرالمتألهين، نه تنها در مقطع سوم سخن نگفته، در مقطع دوم هم سخن نگفته است، .... ايشان مدني بالطبع بودن انسان را به دليل اجتماعي بودن او ندانست؛ يعني از آغاز وارد عرصه جامعه و مجتمع نشد؛ زيرا قبل از مسئله جامعه، خانواده قرار دارد و قبل از خانواده، خود فرد مطرح مي شود. ايشان با توجه به تقسيم تربيعي كه حكماى مشاء و اشراق آن را پذيرفتهاند و حكمت متعاليه آن

التمام، اين طور مي فرمايد: انسان ناقص است؛ او (انسان) مكتفي، تام و فوق التمام نيست. درباب اخلاق اگر اين انسان خود به تنهايي باشد، يا پيغمبر است و يا پيغمبر دارد؛ يا سياستمدار است و يا سايس دارد؛ زيرا او ناقص است؛ ما نبايد از آغاز قدم به مرحله سوم بگذاريم و بگوييم جامعه به پيغمبر نياز دارد.

خلاصه آنكه، وجود انسان مقطع اول؛ وجود خانواده مقطع دوم؛ وجود جامعه مقطع سوم. آنچه نزد ديگران سرفصل اثبات نبوت، شريعت، سياست و مانند آن است همانا مدني بالطبع بودن انسان يعني اجتماعي بودن آن است كه اين مطلب مقطع سوم حيات انسان است. حكمت متعاليه جريان نياز بشر به امور ياد شده را از مقطع نخست آغاز مي كند... بنابراين، نياز بشر به وحي و نبوت و مسئله سياست مربوط به خصوص جامعه نيست؛ همچنان كه مربوط به خصوص خانواده و منزل هم نيست، بلكه اين نياز در قدم اول مطرح مي شود. انسان \_ هر چند تنها باشد \_ يا پيغمبر است و يا براى او پيغمبرى قرار داده شده است. اين شاهكار حكمت متعاليه است كه از منظر حكمت متعاليه تبيين گردد. هنگامي است؛ يعني سياست وقتي متعاليه است كه از منظر حكمت متعاليه تبيين گردد. هنگامي بودن اوست....» (جوادى آملى، (۱۳۷۸).

همانطور که ملاحظه نمودید مرحوم صدرا، نیاز به حاکم را از مرحله اول و وجود انسان مطرح کردهاند به خلاف فارابی که از مرحله سوم شروع نمودند.

۳-۹. شرایط و صفات رئیس اول

فارابی براساس تفکر اسلامی و شیعی خود به پنج نوع رهبری در پانزده شکل و ساختار حکومتی اعتقاد دارد که در طول هم قرار می گیرند. انواع رهبری از دیدگاه فارابی عبارتند از: «رهبری رئیس اول، رهبری ریاست تابعه مماثل، رهبری ریاست سنت، رهبری روسای سنت، رهبری روسای افاضل».

رئیس اول در دیـدگاه فـارابی، نهـادی اسـت کـه در رأس هـرم قـدرت قـرار دارد و رهبری که در آن جایگاه قرار میگیرد (فارابی، ۱۴۰۳ق، ص۹۲ ـ ۹۳).

چنین رئیسی یک انسان استثنایی است که با عوالم بالا در ارتباط است و از دو امر فطری و طبعی و ملکات و هیئآت ارادی بهره گرفته، مراحل کمال را پیموده، کامل شده است و به مرتبه عقل بالفعل و معقول بالفعل رسیده است. قوه متخیلهاش بالطبع به نهایت کمال خود نائل آمده در همه حالات خویش، آمادگی دریافت فیوضات وحیانی را از طریق عقل فعال را دارد و مورد عنایت خداوند است. چنین انسانی از آن جهت که فیوضات را از طریق عقل فعال بهواسطه عقل مستفاد و عقل منفعل دریافت می کند، حکیم و فیلسوف و خردمند و متعقل کامل نامیده می شود و از آن جهت که فیوضات عقل فعال به قوه متخیله او افاضه می شود دارای مقام نبوت و انذار می باشد (فارابی،۲۰۰۲م، مرابی. فارابی برای چنین انسانی خصال و شرایطی را قائل است.

اما بیان مرحوم ملاصدرا کمی تفاوت دارد ایشان در تبیین رئیس اول سه شرط ذکر کردهاند، سه شرطی که ایشان ذکر کردهاند بسیار دقیق است و عمیق تر از مسائلی است که مرحوم فارابی بیان داشتهاند؛ چراکه سه قوه عقل، تخییل و حسیه در حاکم باید کامل ترین باشد و اجتماع این خصایص در هر زمان، فقط در یک نفر جمع می شود.

۱. از نظر قوه عاقله، رئیس اول باید انسانی باشد دارای نفسی کامل و در مرتبه عقل بالفعل.
 ۲. از نظر قوه متخیّله، لازم است به حسب طبع و قوّه در غایت کمال باشد.
 ۳. از نظر قوه حسّاسیه و محرّکه نیز در غایت کمال باشد.

## ۳-۱۰. حاکم در زمان غیبت

94

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱ (پیاپی ۶)

نظام سیاسی مطلوب فارابی، در هنگامی است که رهبری جامعه در دست رئیس اول یا رئیس مماثل باشد و چون چنین انسانهایی به ندرت یافت می شوند و جامعه از وجود آنها محروم است، بنابراین ضرورت ادامه حیات اجتماعی و حفظ آیین و شریعت رئیس اول اقتضا می کند که نظام سیاسی بدون رهبری رها نشود و از طرفی هر کسی هم نمی تواند این مسئولیت را به عهده بگیرد بلکه شرایط لازم را باید دارا باشد (فارابی،۲۰۰۲، ص ۱۲۲). بر این اساس این نوع رهبری همانا ریاست و ولایت فقیه بعد از امامان شیعه این می باشد. پس به اختصار این نوع رهبری را چنین می توان تقریر کرد: «نوعی از رهبری

است که در زمان فقدان رئیس اول رئیس مماثل با تدبیر، رهبری یکی از سه نظام سیاسی مدینه یا امت و یا معموره ارض را به عهده می گیرد و سیره و سنت و شریعت گذشته را تثبیت و تحکیم می نماید و براساس آن نیازهای زمان خویش را استنباط و جامعه را به سوی سعادت هدایت و ارشاد می کند» (فارابی، ۱۹۹۳م، ص ۸۱).

معلم ثانی می فرماید: «چنان چه بعد از ائمه ابرار یعنی کسانی که رهبران حقیقی هستند جانشین مماثلی نباشد همه سنت های رئیس اول بدون کم و کاست و تغییری حفظ می شود و در اختیار رهبری غیر مماثل گذاشته می شود تا به آنها عمل کند و در اموری که تکلیف آن توسط رئیس اول مشخص نشده ولی به اصول مقدره رئیس اول مراجعه و از طریق آن احکام امور مستحدثه و غیر مصرحه را استنباط می کند در این جاست که رئیس سنت نیاز به صناعت فقه پیدا می کند...و شرایطی هم دارد» (فارابی،

90 202

<sup>1</sup> شرايط رهبر اسلامي از د يدگاه دو فيلسوف مسلمان

در دیدگاه ملاصدرا که به طور دقیق تری به مسئله پرداخته است و حاکم باید در همه علوم حکیم باشد و از جهات چهارگانه اسفار کامل باشد. ملاصدرا تفکر صحیح و علم نافع را در کنار اخلاق حسنه و تهذیب نفس و تعالی روح، شرط ضروری می داند و معتقد است که رئیس اول مدینه باید دارای رتبه خلافت الهی و مستحق ریاست بر خلق و صاحب رسالت خدای تعالی باشد. او چنین کسی است که به مقام و مرتبه جامعیت در نشآت سه گانه عقلی و نفسی و حسی رسیده است. و به همین جهت شایستگی خلیفة اللهی و مظهریت جامع اسماء الهی را دارد. ملاصدرا وجود چنین کسی را برای رهبری جامعه لازم می داند تا موجبات صلاح و رشاد آنها را فراهم سازد. در اینجاست که در نظر ملاصدرا حاکم، موجبات صلاح و رشاد آنها را فراهم سازد. در اینجاست که در نظر ملاصدرا حاکم، موجبات صلاح و رشاد آنها را فراهم سازد. در اینجاست که در نظر ملاصدرا حاکم، در دنیا که محل فتنه و فساد و کمین گاه انواع مفسده ها است، انسان ها را هدایت کند و موجبات صلاح و رشاد آنها را فراهم سازد. در اینجاست که در نظر ملاصدرا حاکم، در دنیا که محل فتنه و فساد و کمین گاه انواع مفسده ها است، انسان ها را هدایت کند و مرتبه نازل انبیا و اولیای بزرگ الهی را پیدا می کند و می تواند در پر تو تعالیم دین در مرتبه نازل انبیا و اولیای بزر گ الهی و میشود. از نظر ملاصدرا بعد از شناخت خدا و مرتبه نازل انبیا و اولیای بزر گ الهی و می شود. از نظر ملاصدرا بعد از مدینه در ا مرابت می اوست که در اسفار اربعه جلوه گر می شود. از نظر ملاصدرا بعد از شناخت خدا و معمل در راه او و وصول به کمال و محو در حق تعالی، انسان می تواند در ساحت حیات

سیاسی مجتهدان در عصر غیبت، داشتن تخصص و قاعده لطف است که قبلا بیان شد.

## نتيجه گيرى

98

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۲۴۱۱ (پیاپی ۶)

ملاصدرا در چارچوب نظام فلسفی خود بحث را از وجود انسان شروع کرده و مدنی بالطبع بودن انسان را از مرحله وجود انسان شروع کرده و همچنین برای حاکم در زمان غیبت شرایط کامل تری بیان کرده است. البته ملاصدرا در باب شرایط رئیس اول به آراء فارابی نظر خاص داشته و گاهی عین مطالب و عبارات فارابی را آورده است، اما این سخن بدین معنا نیست که آراء این دو فیلسوف یکی باشد. نظام سیاسی مطلوب فارابی، بر این مبناست که رهبری جامعه در دست رئیس اول یا رئیس مماثل باشد و اگر جامعه از وجود آنها محروم باشد، ضرورت ادامه حیات اجتماعی و حفظ آیین و شریعت رئیس اول اقتضا می کند که نظام سیاسی بدون رهبری رها نشود و از طرفی هر کسی هم نمی تواند این مسئولیت را به عهده بگیرد بلکه شرایط لازم را باید دارا باشد. بر این اساس معلم ثانی، رئیس سنت را پیشنهاد می کند که این نوع رهبری همانا ریاست و ولایت فقیه بعد از امامان شیعه بی می میاشد (فارابی، ۱۹۹۳، می ۱۸). و برای امور مستحد به و فیر مصرحه، رئیس سنت زیاز به صناعت فقه پیدا می کند کسی که متولی این امر است «فقیه» می باشد (فارابی، ۱۹۸۶، ص ۵۵).

اما ملاصدرا در آثار خود با نظر جامع به رئیس اول مدینه می پردازد. آرمان فیلسوف – پادشاه یا در حقیقت، انسان کامل، از اندیشه ملاصدرا بدور نیست. بین سخن ملاصدرا و پیشینیان در این باب تفاوت است. هدف او این است که مابعدالطبیعه را در چارچوب وسیع تر علم نبوی قرار دهد. این هدف، فقط هنگامی به دست می آید که الگوی ارائه شده و همه آنچه این الگو نمایان می سازد، بر وجود که حقیقتی انضمامی است و همه اشیاء را در بر می گیرد، مبتنی شود. در این صورت علم به حقایق اشیاء، به مثابه فلسفه ای جامع، وجود انسان را دگرگون می کند و اخلاق و نظام جامعه و نجات و رستگاری او را در دنیا و آخرت بر مابعدالطبیعه وجود مبتنی می کند.

ازاینرو ملاصدرا تفکر صحیح و علم نافع را در کنار اخلاق حسنه و تهذیب نفس و

تعالى روح، شرط ضرورى مىداند و معتقد است كه رئيس اول مدينه بايد داراى رتبه خلافت الهى و مستحق رياست بر خلق و صاحب رسالت خداى تعالى باشد. او براساس اصل تقدّم وجود بر ماهيّت و حركت جوهرى، رئيس اول مدينه را كسى مىدانـد كه با اراده و اختيار، ماهيّت خود و جامعه خود را مىسازد و با حركت از نفس جزئى كه براساس حسن اختيار و انتخاب فرد انسانى است، در جهت استكمال فردى و اجتماعى خود گام بر مىدارد. او راه دين و فلسفه و حكمت را از راه اداره زنـدگى فردى و اجتماعى جدا نمى كند و با تأكيد بر اينكه نشئه دنيا محلّ اجراى همه شرايع الهى است از باب ضرورت عقلى، تدبير، سياست و اصلاح دنيا را ضرورى مىدانـد و در زمان فقدان رئيس اول از ديد صدرا دليل اصلى بر زعامت سياسى مجتهدان در عصر غيبت، داشتن مافع اقتصادى خود در خطر است تهاجم همه جانبه خود بر عليه نظام ولايت فقيه وارد منافع اقتصادى خود در خطر است تهاجم همه جانبه خود بر عليه نظام ولايت فقيه وارد نوظهور دانسته و هم صدا با دشمن اين حكم الهى را زير سوال مىبرنـد، ازايـنرو تلاش شد اين حكم الهى از زبان دو فيلسوف الهى تبيين شود به اميد روزى كه پرچم ولايت به شد اين حكم الهى از زبان دو فيلسوف الهى تبيين شود به اميد روزى كه پرچم ولايت به شد اين حكم المى آن حضرت مهدى ارواحنا لتراب مقدمه الفداه، داده شود.

# خلاصه دیدگاههای فارابی و ملاصدرا

| مرحوم ملاصدرا               | مرحوم فارابي                 | ویژگی            | رديف |
|-----------------------------|------------------------------|------------------|------|
| بحث از وجود انسان شروع      | رهبري جامعه در دست رئيس اول  |                  |      |
| میشود و مدنی بالطبع بودن    | یا رئیس مماثل. در صورت نبود  |                  |      |
| انسان از مرحله وجرود او     | آنها، حفظ آئين و شريعت اقتضا | مبنا و نقطه شروع | ,    |
| ناشــــى مىشـــود. شـــرايط | میکند کـه نظـام سیاسـی بـدون |                  | ,    |
| کاملتری برای حاکم در زمان   | رهبری رها نشود.              |                  |      |
| غيبت بيان مي كند.           |                              |                  |      |

http://ijp.isca.ac.ir

م معلي شرايط رهبر اسلامي از ديدگاه دو فيلسوف مسلمان

| مرحوم ملاصدرا                  | مرحوم فارابي                       | ویژگی             | رديف |
|--------------------------------|------------------------------------|-------------------|------|
| دلیل اصلی زعامت سیاسی          | رئيس سنت (ولايت فقيـه پــس از      |                   | ۲    |
| مجتهــدان در عصــر غيبــت،     | امامان) برای امور غیر مصرحه و      | نوع رهبری در غیبت |      |
| داشتن تخصص و دانش است.         | مستحدثه، نيازمند صناعت فقه         | رئيس اول          |      |
|                                | (فقیه) است.                        |                   |      |
| رتبه خلافت الهمي، مستحق        | دارای فضایل اخلاقی، عـدالت و       |                   |      |
| رياست بر خلق، صاحب             | درایت، نیازهای جامعه را در نظر     |                   |      |
| رسالت خداوند، تفكر صحيح،       | می گیرد. میـراث حکمـت را بـر       |                   |      |
| علم نافع، اخلاق حسنه، تهذيب    | دوش دارد و بـــه تـــأمين رفــاه و | ویژگیهای حاکم     | ٣    |
| نفـس، تعـالي روح. بـا اراده و  | امنیت جامعه متعهد است.             |                   |      |
| اختيار، ماهيت خود و جامعـه     |                                    |                   |      |
| خود را میسازد.                 |                                    |                   |      |
| راه دين و فلسفه و حكمت را از   | حاکم باید میراث حکمت را بر         |                   | ۴    |
| راه اداره زنـــدگی فـــردی و   | دوش داشته باشد.                    |                   |      |
| اجتماعی جـدا نمی کنـد. نشـئه   |                                    |                   |      |
| دنیا محل اجرای همه شرایع       |                                    |                   |      |
| الهي است.                      |                                    |                   |      |
| نگاه جامع به رئيس اول مدينـه   | نظام سیاسی مطلوب براساس            |                   |      |
| دارد. آرمان فیلسوف-پادشاه      | رهبري رئيس اول يا رئيس مماثـل      |                   |      |
| (انسان کامل) را در نظر         | استوار است.                        |                   |      |
| می گیـرد. مابعدالطبیعــه را در |                                    |                   | ۵    |
| چارچوب علم نبوی قرار میدهد     |                                    |                   |      |
| و بر وجرود بهعنوان حقيقتري     |                                    |                   |      |
| انضمامی تأکید می کند.          |                                    |                   |      |

مر تعلیم. سال سوم. شماره دوم. پاییز و زمستان ۲۰۹۱ (پیاپی ۶) م

# فهرست منابع

|                                  | آرانی، مریم. (۱۳۸۵). مقاله امامت و ولایت از دیـدگاه ملاصـدرا، ماهنامـه معرفت (ویـژه نامـه     |
|----------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                  | علوم سیاسی)، شماره ۱۰۵.                                                                       |
|                                  | اكبريان، رضا. (بي تا). مقاله مقايسـه ميـان نظر ملاصـدرا و فـارابي دربـاره (رئـيس اول مدينـه). |
|                                  | B2n.ir/gd1499                                                                                 |
|                                  | اكبريان، رضا. (۱۳۷۹). فصلنامه علمي پژوهشي خردنامه ملاصدرا، شماره ۲۰.                          |
|                                  | فارابی، محمد بن محمد. (۱۹۹۳م). السیاسه (محقق: فوزی متری). بیروت: دارالمشرق.                   |
|                                  | فارابی، محمد بن محمد. (۱۹۸۶م). المله بیروت: دارالمشرق.                                        |
|                                  | فارابی، محمد بن محمد. (۱۳۶۱). اندیشههای اهل مدینه فاضله (مترجم: سیدجعفر سجادی).               |
|                                  | تهران: انتشارات طهوري.                                                                        |
|                                  | فارابی، محمد بن محمد. (۲۰۰۲م). آراء اهل المدینه الفاضله. بیروت: طبعه ثامنه.                   |
| رهبر اس                          | فارابی، محمـد بـن محمـد. (۱۴۰۳ق). تحصیل السعاده (محقـق: جعفـر آل یاسـین). بیـروت:             |
| لامي از د يدگاه دو فيلسوف مسلمار | دارالاندلس.                                                                                   |
|                                  | فارابی، محمد بن محمد. (۱۴۰۵ق). فصول المتنزعه (محقق: فوزی متری). تهران: دارالمشرق.             |
| فيلسوف                           | فارابی، محمد بن محمد. (۱۳۸۹). إحصاء العلوم (مترجم: حسين خـديو جـم). تهـران: انتشـارات         |
| مسلمان                           | علمي فرهنگي.                                                                                  |
|                                  | لكزايي، نجف. (١٣٨١). انديشه سياسي صدر المتألهين. قم: بوستان كتاب.                             |
|                                  | لک زائی، نجف. (۱۳۸۷). مقاله جایگاه دولت هادی در طبقهبندی نظامه ای سیاسی، فصلنامه              |
|                                  | علوم سیاسی، ۱۱(۴۳)، صص ۵۳–۸۳                                                                  |
|                                  | ملاصدرا، (صدرالدین محمد بن ابراهیم شیرازی). (۱۳۹۴). اسرارالایات و انوارالبنیات (متـرجم:       |
|                                  | محمد خواجو). تهران: انتشارات مولى.                                                            |



http://www.tebyan.net/124699.



## **Epistemological Harms in the Theoretical Development of Political Jurisprudence in the Era of the Islamic Revolution of Iran**<sup>1</sup>

Alireza Kabirian



Level Four Student of Qur'anic Interpretation and Sciences, Pure Imams Institute, Qom, Iran Email: taghtahz@gmail.com

### Abstract

As a branch of Islamic jurisprudence (Figh), political jurisprudence is responsible for explaining and regulating political relationships within the framework of Islamic teachings. With the occurrence of the Islamic Revolution in Iran and the establishment of the Islamic Republic, the need for the theoretical development of political jurisprudence became more apparent than ever. However, after more than four decades since the Revolution, the development of this field has faced various epistemological challenges that have hindered its efficiency and its ability to adequately respond to new governmental issues. This study, employing an analytical-descriptive approach, examines the epistemological harms impeding the development of political jurisprudence during the era of the Islamic Revolution and identifies the most significant obstacles. The findings indicate that the main challenges include methodological limitations in deriving political rulings, static interpretations of religious texts, lack of effective engagement with modern political and social sciences, and the absence of a comprehensive approach toward the

1. Kabirian, A. (2022). Epistemological harms in the theoretical development of political jurisprudence in the era of the Islamic Revolution. Jurisprudence and Politics, 3(6), pp. 101-129. https://doi.org/10.22081/ijp.2025.71838.1073

\* **Publisher**: Islamic Propagation Office of the Seminary of Qom (Islamic Sciences and Culture Academy, Qom, Iran). **\*Type of article**: Research Article

**Received:** 2025/05/09•**Revised:** 2025/05/22•**Accepted:** 2025/06/11•**Published online:** 2025/06/22

objectives of Sharia. Other key barriers include the separation of religion from politics, lack of belief in the comprehensiveness and permanence of the Qur'an and Islam, and weakness in precisely defining the domain of political jurisprudence. To overcome these harms, it is essential to redefine ijtihad methodologies, enhance interdisciplinary interactions, and adopt a comprehensive and dynamic approach. The research emphasizes that unless epistemological barriers are removed, political jurisprudence will not be capable of addressing the emerging needs of the Islamic government. In conclusion, achieving an efficient political jurisprudence requires a transformation in theoretical foundations and ijtihad methodologies, along with a revision of traditional approaches.

#### **Keywords**

Political jurisprudence, theoretical development of jurisprudence, era of the revolution, secularism, Islamic government, epistemological challenges.



# الباثولوجيا المعرفية في التطور النظري للفقه السياسي في عصر الثورة الإسلامية (



،شناسی معرفتی توسعه نظری فقه سیاسی در عصر انقلاب اسلامو

**علي رضا كبيريان** طالب المستوى الرابع، قسم تفسير وعلوم القرآن الكريم، معهد الأنمة الأطهار عليهم السلام، قم، إيران. taghtahz@gmail.com

#### الملخص

الفقه السياسي، كفرع من فروع الفقه، مسؤول عن تفسير وتنظيم العلاقات السياسية في إطار التعاليم الإسلامية. ومع قيام الثورة الإسلامية في إيران وتأسيس الجمهورية الإسلامية، أصبحت الحاجة إلى مزيد من التطوير النظري للفقه السياسي أكثر إلحاحًا من أي وقت مضى. ومع ذلك، وبعد مرور أكثر من أربعة عقود على الثورة الإسلامية، واجه تطور هذا المجال العديد من الخلل والأمراض المعرفية التي حالت دون كفاءته واستجابته المناسبة للقضايا الحكومية الجديدة. يعتمد هذا البحث على المنهج الوصفي التحليلي لدراسة الأضرار المعرفية لتطور الفقه السياسي في عصر الثورة الإسلامية، وتحديد أهم المعوقات وتحليلها. وتُظهر نتائج البحث أن التحديات الأساسية تشمل القيود المنهجية في استنباط الأحكام السياسية، والتفسيرات الجامدة للنصوص الدينية، وضعف التفاعل الفعال مع العلوم السياسية والاجتماعية الحديثة، وغياب نهج شامل لمقاصد الشريعة. وفصل الدين عن السياسة، وعدم الإيمان بشمولية القرآن والإسلام وخلودهما، وضعف التحديد

 الاستشهاد بهذه المقالة: كبيريان، عليرضا. (٢٠٢٢). الباثولوجيا المعرفية في التطور النظري للفقه السياسي في عصر الثورة الإسلامية. الفقه والسياسة، ٦(٦)، ص. ١٠١-١٢٩.

https://doi.org/10.22081/ijp.2025.71838.1073

العنوع المقالة: بحثية محكمة؛ الناشر: مكتب إعلام الإسلامي في حوزة قم (المعهد العالي للعلوم والثقافة الإسلامية، قم، إيران) © المؤلفون

🔳 تاريخ الإستلام: ٩-/٥/٥٢ ٢٠ تاريخ التعديل: ٢٢/٥ / ٢٢ • تاريخ القبول: ١١/٧ / ٢٠ / ٣٠ ٥ تاريخ الإصدار: ٢٠٢ / ٢٠ / ٢٠ ٢

الدقيق لمجال الفقه السياسي، من أهم العوائق في هذا المجال. لمعالجة هذه النقائص، لا بدّ من إعادة تعريف مناهج الاجتهاد، وتطوير تفاعلات بين التخصصات، واتباع نهج شامل وديناميكي. وقد تم التأكيد في هذه المقالة على أنه دون إزالة الخلل المعرفية، لن يتمكن الفقه السياسي من تلبية الاحتياجات الجديدة للدولة الإسلامية. وباختصار، يتطلب تحقيق فقه سياسي فعال تغييرًا في الأسس النظرية ومنهجية الاجتهاد، بالإضافة إلى مراجعة المناهج التقليدية.

الكلمات الرئيسية

الفقه السياسي، التطور النظري للفقه، عصر الثورة، العلمانية، الدولة الإسلامية، الباثولوجيا المعرفية.





## آسيبشناسي معرفتي توسعه نظري فقه سياسي

در عصر انقلاب اسلامی



شناسي معرفتي توسعه نظري فقه سياسي در عصر انقلاب اسلامي

**علىرضا كبيريان** دانشجوى سطح ۴ تفسير و علوم قرآن، موسسه انمه اطهار. قم. ايران. taghtahz@gmail.com

#### چکیدہ

فقه سیاسی به عنوان شاخهای از دانش فقه، مسئولیت تبیین و تنظیم مناسبات سیاسی در چارچوب تعالیم اسلامی را بر عهده دارد. با وقوع انقلاب اسلامی ایران و استقرار نظام جمهوری اسلامی، ضرورت توسعه نظری فقه سیاسی بیش از پیش آشکار شد. با این حال، پس از گذشت بیش از چهار دهه از انقلاب اسلامی، توسعه این حوزه با آسیبهای معرفتی متعددی مواجه بوده که مانع از کارآمدی و پاسخ گویی مناسب به مسائل جدید حکومتی شده است. این پژوهش با رویکردی تحلیلی -توصیفی به بررسی آسیبهای معرفتی توسعه فقه سیاسی در عصر انقلاب اسلامی می پردازد و مهمترین موانع را شناسایی و تحلیل می کند. یافتههای پژوهش نشان می دهد که چالشهای اساسی شامل محدودیتهای روش شناختی در استباط احکام سیاسی، برداشتهای ایستا از متون دینی، عدم تعامل مؤثر با علوم سیاسی و اجتماعی مدرن، و فقدان رویکرد جامعنگر نسبت به مقاصد شریعت است. جداییانگاری دین از سیاست، عدم اعتقاد به جامعیت و جاودانگی قرآن و اسلام، و ضعف در مرزبندی دقیق قلمرو فقه سیاسی، ازجمله موانع کلیدی این حوزه هستند. برای رفع این آسیبها، بازتعریف روش های اجتهادی، توسعه تعاملات بینرشتهای، و بهره گیری از رویکردی جامع و پویا ضروری است. این پژوهش تأکید دارد که بدون رفع موانع معرفتی این

۱. **استناد به این مقاله**: کبیریان، علیرضا. (۱۴۰۱). آسیبشناسسی معرفتسی توسعه نظری فقـه سیاسـی در عصـر انقـلاب اسلامی. فقه و سیاست، ۳(۶)، صص ۱۰۱–۱۲۹.

https://doi.org/10.22081/ijp.2025.71838.1073

ا نوع مقاله: پژوهشی؛ نانشر: دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم (پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی، قم، ایران) © نویسند گان تاریخ دریافت: ۱۰۰۴/۰۲/۹۹ قاریخ اصلاح: ۱۰۰۴/۰۲/۱۱ قاریخ پذیرش: ۱۴۰۴/۰۳/۱۱ قاریخ آنلاین: ۱۴۰۴/۰۴/۱۱

سیاسی توانایی پاسخ گویی به نیازهای نوظهور حکومت اسلامی را نخواهد داشت. در مجموع، تحقق فقـه سیاسی کارآمد، مستلزم تحول در مبانی نظری و روششناسی اجتهادی همراه بـا بـازنگری در رویکردهـای سنتی است.

# كليدواژهها

فقه سیاسی، توسعه نظری فقه، عصر انقلاب، سکولار، حکومت اسلامی، آسیبهای معرفتی.



مقدمه

فقه سیاسی، به عنوان شاخهای از دانش فقه، مسئول تبیین و تنظیم مناسبات سیاسی در چارچوب تعالیم اسلامی است. با وقوع انقلاب اسلامی ایران و استقرار نظام جمهوری اسلامی، ضرورت توسعه نظری این حوزه بیش از پیش احساس شده است. توسعه نظری فقه سیاسی نیازمند تحول در مبانی، اصول و روش های اجتهادی است تا بتواند مسائل جدید در حوزه حکمرانی، مشروعیت سیاسی و سیاست گذاری را پاسخ دهد.

بااین حال، فرآیند توسعه نظری فقه سیاسی با چالش های متعددی روبه رو بوده است که یکی از مهمترین آنها آسیب های معرفتی است. آسیب های معرفتی در توسعه فقه سیاسی شامل محدودیت های روش شناختی در استنباط احکام سیاسی، برداشت های سنتی و ایستا از متون دینی، عدم تعامل کافی با علوم سیاسی مدرن و فقدان رویکردی جامع نگر به مقاصد شریعت است. این چالش ها باعث شده تا فقه سیاسی در برخی حوزه ها نتواند پاسخ گوی نیازهای حکومت اسلامی باشد. بررسی این آسیب ها، بویژه در بستر انقلاب اسلامی، برای ارتقای کارآمدی و پویایی فقه سیاسی ضروری است.

1.V

ي معرفتي توسعه نظري فقه سياسي در عصر انقلاب اسلامو

نظام جمهوری اسلامی ایران، به عنوان یک الگوی حکومتی مبتنی بر فقه شیعه، نیازمند نظریه پردازی مستمر در حوزه فقه سیاسی است. عدم پرداختن به آسیبهای معرفتی در این حوزه می تواند منجر به رکود در اجتهاد سیاسی، برداشتهای غیرکار آمد از متون دینی و ناتوانی در پاسخ گویی به تحولات سیاسی و اجتماعی شود.

با توجه به این چالشها، آسیبشناسی معرفتی توسعه نظری فقه سیاسی نـهتنها از نظر تئوریک، بلکه از لحاظ عملی نیز اهمیت دارد. بدون رفع این موانع، فر آیند نظامسازی اسلامی و کارآمدی حکومت دچار اختلال خواهد شـد؛ بنـابراین، ایـن پـژوهش تلاشی برای شناسایی آسیبهای معرفتی و ارائه راهکارهایی برای برطرف کردن آنها است.

این پژوهش در پی پاسخ به این سؤال است که مهمترین آسیبهای معرفتی توسعه نظری فقه سیاسی در عصر انقلاب اسلامی چیست و چه راهکارهایی برای برطرف کردن آنها وجود دارد؟

۱. پیشینه

1.1

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱ (پیاپی ۶)

بررسی پیشینه پژوهش در حوزه «آسیبشناسی معرفتی توسعه نظری فقه سیاسی در عصر انقلاب اسلامی« نشان میدهد که این موضوع از زوایای مختلفی مورد توجهاندیشمندان و پژوهشگران قرار گرفته است. در این بخش، به برخی از مهمترین مطالعات انجامشده در این زمینه پرداخته میشود.

۱. مقاله «جایگاه فقه سیاسی در نظام اسلامی» نوشته جعفر عبدالرزاق به همراه ترجمه سیدمجتبی سعادت الحسینی، در سال ۱۳۸۷ منتشر شده، به بررسی نقش فقه سیاسی در نظام سازی اسلامی پرداخته است. وی معتقد است که فقه سیاسی همواره تحت تأثیر شرایط اجتماعی و سیاسی دچار تحول شده و برای بقا و پویایی خود نیازمند توسعه نظری است. به همین جهت، این مقاله به چالشهای کلی توسعه فقه سیاسی پرداخته، اما آسیبهای معرفتی آن را به طور خاص مورد بررسی قرار نداده است.

۲. مقاله «در آمدی بر فقه سیاسی و چالش های نظری آن» نوشته داود فیرحی که بهار ۱۳۸۹ منتشر شده، به تحلیل تاریخی و معرفتی فقه سیاسی پرداخته است. وی با بررسی تطورات این حوزه، بر اهمیت تحول در روش شناسی اجتهاد و تأثیر آن بر توسعه فقه سیاسی تأکید کرده است. این مقاله نقش مبانی کلامی، اصولی و اجتهادی را در توسعه فقه سیاسی مورد بررسی قرار داده، اما به طور خاص به آسیب های معرفتی این حوزه در دوران انقلاب اسلامی نپرداخته است.

۳. مقاله «آسیب شناسی عرصه های تزاحم در مسائل فقه سیاسی نوشته بشری عبدخدایی»، محمدتقی فخلعی و محمدتقی قبولی به بررسی چالش های ناشی از تزاحم احکام فقهی در سیاست گذاری پرداخته اند. این پژوهش نشان می دهد که یکی از موانع توسعه نظری فقه سیاسی، تعارض های موجود در برداشت های فقهی از مسائل حکومتی است. بااین حال، این مطالعه بیشتر به مشکلات عملی پرداخته و آسیب های معرفتی این حوزه را به طور خاص تحلیل نکرده است.

۴. مقاله «عوامل توسعه فقـه حکـومتی در عصـر انقـلاب اسـلامی» نوشـته شـمسالله مریجی و علیرضا استادیان خانی منتشر شده در سال ۱۴۰۰، بـه بررسـی عـواملی پرداختـه

که باعث رشد و گسترش فقه حکومتی در ایران پس از انقلاب اسلامی شده است. این مقاله ضمن تأکید بر نقش ولایت فقیه، اجتهاد پویا و تحولات سیاسی، چالشهای نظری توسعه فقه سیاسی را نیز مورد اشاره قرار داده است. اما در این پژوهش، بیشتر بر عوامل تقویت کننده توسعه فقه حکومتی تأکید شده و بررسی جامعی از موانع معرفتی این توسعه ارائه نشده است.

۵. مقاله «در آمدی بر آسیب شناسی انقلاب اسلامی» نوشته محمدرحیم عیوضی که در سال ۱۳۸۴ منتشر شده، به بررسی آسیب های کلی انقلاب اسلامی پرداخته است. این پژوهش به برخی موانع درونی و بیرونی که بر نظام سازی اسلامی تأثیر گذاشته اند، اشاره دارد. هرچند این مقاله به طور مستقیم به فقه سیاسی نمی پردازد، اما برخی چالش های کلی که مانع توسعه این حوزه شده اند، در آن مورد بحث قرار گرفته است.

بررسی منابع بالا، نشان می دهد که مطالعات گذشته عمدتاً به کلیات فقه سیاسی، ضرورت توسعه آن و برخی چالش های کلی پرداخته اند، اما تحلیل دقیق و جامع آسیب های معرفتی توسعه فقه سیاسی در عصر انقلاب اسلامی، به طور مستقل مورد پژوهش قرار نگرفته است. پژوهش حاضر در تلاش است تا این خلأ علمی را پر کند و به بررسی چالش های معرفتی، از جمله محدودیت های روش شناختی، ضعف در تعامل با علوم جدید، و برداشت های ایستا از متون دینی در حوزه فقه سیاسی بپردازد (ن.ک: عبد الرزاق، ۱۳۸۷).

### ۲.مفهومشناسی

#### ۲-۱. آسیبشناسی

این واژه از سه جهت به ترتیب مورد بررسی قرار می گیرد: ۱. بررسی مفهوم واژه آسیب، ۲. بررسی مفهوم واژه آسیبشناسی، ۳. بررسی مفهوم آسیبشناسی در حوزه علوم انسانی و اجتماعی.

**الـف) آسـیب:** آسـیب از جملـه مفـاهیمی اسـت کـه از علـم پزشکی بـه حـوزه جامعهشناسی وارد شده و از همینرو در آغاز معنایی مشابه معنای آسیب در علم پزشکی

http://ijp.isca.ac.ir

م عليات آسيبشناسي معرفتي توسعه نظري فقه سياسي در عصر انقلاب اسلامو هر فصليا از آن برداشت می گردید؛ یعنی جامعه و اجزای آن را موجودی زنده می پنداشتند و آسیب اجتماعی را نقصان یا عارضه پدیدآمده در کل پیکر جامعه تلقی می کردند. طبق این نگرش، جامعه نیز همچون یک سیستم ار گانیک زنده تلقی می شد که هر عضو آن در راستای حفظ بقا وظایفی بر عهده دارد اما این ار گانیسم به خاطر بروز آسیب و خلل در برخی اعضا، در هر حال نمی تواند وظیفه یا وظایف خود را به نحو مطلوب به انجام رساند (عیوضی، ۱۳۸۴) آسیب به معنای زخم، عیب و نقص، آفت و صدمه (دهخدا، ۱۳۷۷، ج۱، ص ۱۴۴؛ معین، ۱۳۸۰، ج۱، ص ۵۸؛ انوری، ۱۳۸۱، ج۱، ص ۱۰۸).

آسیبها الزاما جنبه عینی ندارند بلکه می توانند به صورت ذهنی نیز وجود داشته باشند. مانند احساس وجود یا عدم وجود عدالت اجتماعی، امنیت اجتماعی، قدرت ملی، پرستیژ بین المللی و... درواقع نوع نظام ادراکی موجود در اذهان است که معین می کند یک واقعه چگونه فهمیده شود و متناسب با آن کنش های اجتماعی صورت گیرد؛ به عبارت دیگر چیستی وقایع پس از گذر از یک ظرف ادراکی و تحلیلی در پرده اذهان آدمیان (شهروندان) تصویر می شود و طبعا تفاوت در ادراک ها، تفاوت در تصاویر ذهنی را به همراه خواهد داشت؛ بنابراین کاملا محتمل است آنچه برای فرد، گروه یا ملتی مثبت و در راستای بر آوردن نیازها و دسترسی به اهداف تلقی می شود، برای دیگران معنای متفاوتی داشته باشد. از این منظر می توان آسیب را شکل گیری ادراکهای غلط و انحرافی در جامعه دانست؛ یعنی همان طور که ذائقه های زیستی قابل تغییرند، نگرش ها و امیال انسانی نیز تغییر پذیرند.

**ب) آسیبشناسی:** آسیبشناسی، در فرایند نیل به اهداف، خود به پدیدهای غامض تبدیل می شود که گاه آسیب شناسی آسیب شناسی را ضروری می سازد. مقاله حاضر این آسیب شناسی را موضوع بحث خود قرار داده است و سعی دارد راهکارها و نیز ضعف های آسیب شناسی انقلاب اسلامی ایران و نظام بر آمده از آن را تبیین و بررسی کند (عیوضی، ۱۳۸۴). آسیب شناسی در اصل واژه ای مربوط به حوزه علوم پز شکی که به منشأ، ماهیّت، علّت و سیر بیماری ها می پر دازد و به معنای مرض شناسی و علم امراض نیز به کار می رود (انوری، ۱۳۸۱، ج۱، ص ۱۹۰۹؛ حیّم، ۱۳۸۵، ص ۷۲۶). تر محملته سال سوم، شماره دوم، باييز و زمستان ۲۰۶۱ (پيابى ع)

ج) آسیب شناسی در اصطلاح و حوزه علوم انسانی واجتماعی: تنوع در ک آسیب ها و تفسیر علل و گستردگی شان، چه به صورت تخصصی و چه به صورت عمومی و غیر تخصصی، ایجاب می کند که معیار و ملاک آسیب شناسی، ضمن بهره مندی از یک چارچوب مشخص، قابلیت انعطاف و همگامی با تحولات نظام اجتماعی را دارا باشد تا بتوانیم با درنظر داشتن یک چارچوب کلی، در هر زمانی، شاخصه هایی متناسب با همان دوره را استخراج کرده و آسیب شناسی را با استناد به آنها انجام دهیم. آنچه برای هر نظامی می تواند یک چارچوب کلی تلقی شود، «مطلوبیت» است.

وقتی هر کدام از ضرورتهای فوق در جامعهای نمود یابند، آسیب شناسی در سطح جامعه (آسیب شناسی اجتماعی) موضوعیت خواهد یافت. در این راستا شناخت خصایص و ویژگی های جامعه مورد نظر در درجه اول اهمیت قرار می گیرد؛ زیرا ماهیت زندگی جمعی در سطوح مختلف خرد و کلان هر گز تماما خالص، یاک، ناب و ثابت (ساکن) نیست بلکه همواره حالتی مختلط و سیال دارد؛ بنابراین شناخت بسترها و زمينههايي كه موجب رشد عوامل ضديقا و يا باعث انحراف در عملكرد واحدهاي مورد مطالعه می شوند، در محور مطالعات آسیب شناسی قرار خواهد گرفت (عیوضی، ۱۳۸۴). و آسیب شناسی بعد از علم پزشکی، به سایر حوزه های علوم نیز راه یافته است؛ مانند آسیب شناسی فرهنگی و آسیب شناسی اجتماعی.جامعه شناسان اصطلاح آسیب شناسی اجتماعی را شاخهای از دانش دانستهاند که هدف از آن شناخت بیماریهای روانی ـ تنی و اجتماعي و نحوه تكوين، رشد و دگر گوني آنها مي باشد (ساروخاني، ١٣٨٠، ج٢، ص ٥٧١). به همين جهت، آسيب شناسي را مي توان عملياتي جهت شناخت و جلو گيري از بروز يا درمان آسیبهای به وجود آمده همراه یک پدیده دانست. البته می توان گفت هدف آسيب شناسي تنها درمان يک آسيب نيست، بلکه ممکن است آسيب شناس با تشخيص موقعیت بروز یک آسیب و نوعی پیشگیری اجتماعی، همزمان با جلو گیری از بروز، آن را تبديل به يک فرصت جهت رشد و يبشر فت يک يديده نمايد.

111

لبناسي معرفتي توسعه نظري فقه سياسي در عصر انقلاب اسلامي

به طور خلاصه، آسیب در علوم اسلامی و اجتماعی به معنای نقصان، عارضه، یا ادراک غلط و انحرافی در جامعه است که می تواند جنبه عینی یا ذهنی داشته باشد.

آسیب شناسی به معنای شناخت، تبیین، و بررسی این آسیب ها با در نظر گرفتن چارچوب های نظری و واقعیت های اجتماعی است. در حوزه علوم اسلامی و اجتماعی، آسیب شناسی به طور خاص به شناخت و تحلیل ضعف ها و مشکلات موجود در عرصه های مختلف مانند توسعه علمی و نظری فقه سیاسی، انقلاب اسلامی، و نظام بر آمده از آن می پردازد و نیازمند شناخت دقیق بسترها، علل، و پیامدهای این آسیب ها با رویکردهای نظری مناسب است.

# ۲-۲. فقه سیاسی

فقه سیاسی مانند برخی دیگر از فقههای مضافی که در حال حاضر مطرح هستند، از حیطه فقه مصطلح، خارج نیست. از فقه سیاسی این است که آیا ادلهای که در شرع مقدس برای وظایفمان داریم، به مباحث عمومی جامعه که جامعه اسلامی به آن نیاز دارد و مبتلاست ناظر هستند یا خیر؟ اجمالاً به ادله شرعیه از این دیدگاه نگاه می شود و این دیدگاه می تواند بر فقه های مضاف دیگری که مطرح می شود، مانند فقه طهارت و فقه صلاه و... حاکم شود (تحریری، ۱۴۰۱).

فقه سیاسی در اینجا، یعنی یک حوزهی تخصصی از فقه که وظایف مشخصی هم دارد. این نگاه دوم به فقه، نگاه دانشی است. یعنی منظور ما از فقه سیاسی فقهی است که موضوعش مباحث مربوط به سامان دهی قدرت از منظر شرعی است (لکنزایی، ۱۳۹۶). فقه سیاسی، به عنوان علمی که پویندگی و تنظیم درست مسائل سیاسی، مطابق شرایط زمان و مکان را تابع بالندگی و وضعیت خود می داند. فقه و فقیه سیاسی وظیفه مهم هماهنگ کردن نصوص ثابت و واقعیت های متغیر زندگی را بر عهده دارند (لکنزایی، ۱۳۸۳).

فقه حکومتی (که مرتبط با فقه سیاسی است)، رویکردی فقهی در استنباط احکام، به جهت اداره مطلوب حکومت معنا شده و نسبت به واژگانی چون «فقه سیاسی» به عنوان رشتهای تخصصی در فقه مرتبط با موضوعات و مسائل سیاسی و «فقه حکومت» به مثابه بخشی خاص از فقه سیاسی که به موضوعات مرتبط با نهاد حکومت می پردازد، متمایز است. فقه حکومتی در راستای مسئله حکمرانی، چگونگی اداره مطلوب به واسطه

http://ijp.isca.ac.ir

ر معالم سال سوم، شماره دوم، باییز و زمستان ۲۰۹۱ (بیابی ۶) که تولید آموزههای فقهی را مدّ نظر خویش قرار داده و فقیه، به جهت به سامانی اداره مطلوب و کارآمد جامعه، به استنباط احکام فقهی میپردازد.

فقه حکومتی، تنها مباحثی از فقه که به حکومت و مسائل آن می پردازد، نیست. بلکه نگرشی است که فقیه براساس آن، حاکمیت سیاسی را در نظر گرفته و در استنباط خود به رفع نیازهای حکومت و عموم شهروندان عنایت دارد. فقه حکومتی نه به عنوان بخشی از فقه بلکه به معنای نگرش و بینش حاکم بر کل فقه بوده و براساس آن، استنباطهای فقهی باید براساس فقه اداره نظام سیاسی بوده و تمامی ابواب فقه ناظر به فقه حکومتی باشد. فقه حکومتی، ارائه احکام الهی در همه شئون یک حکومت و نظر به همه احکام فقهی با نگرش حکومتی و ملاحظه تأثیر هر حکمی از احکام در کیفیت مطلوب اداره نظام سیاسی و جامعه خواهد بود (گروه فقه حکومتی موسسه دایرة المعارف فقه اسلامی بر مذهب اهل بیت ایش، بی تا).

فقه سیاسی تابعی از کارکرد عمومی دستگاه فقه است که کار ویژه اصلی آن برقراری نوعی نسبت بین نص (قرآن و سنت) و تاریخ (زمان و مکان) بـه منظـور تولیـد احکام الزامآور برای تنظیم قواعد مشروع زندگانی در زمان است (فیرحی، ۱۳۸۹).

117

معرفتي توسعه نظري فقه سياسي در عصر انقلاب اسلامو

بهطور خلاصه، با توجه به منابع، فقه سیاسی را می توان به عنوان حوزهای تخصصی از فقه تعریف کرد که به ساماندهی نظم عمومی، اداره مطلوب حکومت، هماهنگی بین متون دینی و واقعیتهای متغیر جامعه، و تبیین حدود الهی در مسائل سیاسی و اجتماعی با نگرشی مبتنی بر شریعت می پردازد.

# ۳. آسیبهای نظری توسعه فقه سیاسی

بخش عمده و مهم مانعها یا پیش مانعهای توسعه فقه سیاسی، مشکلات و نواقص موجود در مبانی کلان و اصلی و یا دیدگاه، واکنش و جریانهای علمی است که ناشی از اندیشمندان و علمایی است که عهده دار این مسائل میباشند. این مسائل و مانعها اگرچه در برخی موارد قابل انطباق و تداخل بر همدیگر میشوند، ولی دقت و تمرکز بر جنبههای مختلف آن، علت تقسیم و بیان محورهای زیر را بیش از پیش، روشن میسازد.

# ۳-۱. جدایی دین از سیاست و حکومت و سکولار

اگرچه وقوع انقلاب اسلامی ایران به رهبری روحانیت شیعه و براساس نظریه ولایت فقیه، خود نفی عملی جدایی دین از سیاست و حکومت بود و اصلا هدف انقلاب، برپایی حکومت اسلامی و پیاده کردن مسائل اسلامی در ایران همانند صدر اسلام و ایجاد جامعهای به دور از ظلم و رذائل اخلاقی و انانس است لکن تأثیرات معرفتی و سیاسی جهان غرب و مکاتب لیبرالیسم و مارکسیسم و رواج اندیشه جدایی دین از سیاست از دیگر موانع بسط فقه سیاسی در سدههای اخیر بوده است. این تفکر باعث موضع گیری های سلبی در مقابل هر اقدام فکری و عملی در جهت شکوفایی آموزه ای اجتماعی اسلام شده است. با این حال، سوءاستفاده از دین نمی تواند دلیلی بر نفی آن از صحنه اجتماعی باشد و باید سازو کارهایی برای جلو گیری از آن فراهم شود. حضرت امام خمینی شتلاش های بسیاری در مبارزه برای موانع انجام دادند و بر جدایی ناپذیری دین و سیاست در اسلام تأکید کردند (بهروزی لک، ۱۳۸۹).

## ۳-۱-۱. دیدگاه امام خمینی 🏶 درباره جدایی دین از سیاست

یکی از مهمترین و بارزترین شخصیتهای علمی و دینی حوزه علمیه، امام خمینی است که این اندیشه را تا مرحله عملی و تحقق آن، ادامه داد. ایشان همان طور که در نامه معروف به گورباچوف، رییس جمهور وقت شوروی، نسبت به حکمرانی و سیاستمداری بدون دین و رعایت بُعد الهی، هشدار داده بودند، در موارد متعددی، به صراحت به این مسئله پرداختهاند که به برخی از آنها اشاره می شود: ما نیز معتقدیم که قانونگذاری برای بشر تنها در اختیار خدای تعالی است، همچنان که قوانین هستی و خلقت را نیز خداوند مقرر فرموده است. و سعادت و کمال انسان و جوامع تنها در گرو اطاعت از قوانین الهی است که توسط انبیا به بشر ابلاغ شده است و انحطاط و سقوط بشر به علت سلب آزادی او و تسلیم در برابر سایر انسانهاست و بنا بر این بنا، انسان باید علیه این بندها و ال عليان سال سوم، شماره دوم، باييز و زمستان ٢٠٦١ (بيابي ع) له تصليل

جامعه خود را آزاد سازد تا همگی تسلیم و بنده خدا باشند. و از این جهت است که مبارزات اجتماعي ما عليه قدرتهاي استبدادي و استعماري آغاز مي شود و نيز از همين اصل اعتقادي توحيد، ما الهام مي گيريم كه همه انسانها در پيشگاه خداونـد يكسانند. او خالق همه است و همه مخلوق و بنده او هستند. اصل برابری انسان ها و اینکه تنها امتیاز فردی نسبت به فرد دیگر بر معیار و قاعده تقوا و پاکی از انحراف و خطاست؛ بنابراین با هر چیزی که برابری را در جامعه بر هم میزند و امتیازات پوچ و بیمحتوا را در جامعه حاکم می سازد باید مبارزه کرد. البته این آغاز مسئله است و بیان یک ناحیه محدود از این اصل و اصول اعتقادی ما؛ که برای توضیح و اثبات هر یک از بحث های اسلامی، دانشمندان در طول تاریخ اسلام کتابها و رسالههای مفصلی نوشتهاند. این بیان نشان از این دیدگاه میدهد که امام خمینی 🏶 نه تنها جدایی دین از سیاست را مطلوب نميدانستند، بلکه آن را یکی از ابزارهاي سلطه و استبداد تلقمي مي کردنـد (خميني، ١٣٨٩، ج۵، ص ۳۸۸. امام خمینی 🖑 در جایی دیگر می فرماید: «آنچه که در این نهضت مطرح است این است که ما وضعیت نهضت را بفهمیم، و مقصود را، مقصد از جمه وری اسلامي را آگاهانه تعقیب کنیم. تا کنون رژیم طاغوت، تمام احکام اسلام را، در همه کشور و در کادرهای آموزشی و غیر آموزشی، در وزارتخانهها و ادارات، در ارتش و در سایر جاها، بر خلاف اسلام سیر داده بود. دستور اصلًا این بود که نگذارند اسلام در ايران به معنايي كه دارد تحقق پيدا بكند؛ براي اينكه خارجي هايي كه مي خواستند از ما استفاده ببرند، و بي زحمت هم استفاده ببرند، اينها تبليغاتشان و طرحشان اين بود که اسلام را نگذارند ظهور پیدا بکند. آن مقداری که کاری به استفاده های آنها ندارد آن مقدار را مضایقه نداشتند، لکن آن بُعدهای دیگری که با استفاده آنها مخالف بود آنها را می خواستند اصلًا نگذارند تحقق پیدا بکند. اینها کوشش داشتند به اینکه این معنا را به باور همه بیاورند که دین از سیاست جداست. دیانت یک احکامی است که بروند نمازی بخوانند، و چند تا هم از این مسائلی که هیچ ربطی به آن چیزهایی که آنها می خواهند نداشته باشد بگویند، و بر گردند مشغول کارشان بشوند» (خمینی، ۱۳۸۹، ج۱۰، ص ۱۴).

110

لبناسي معرفتي توسعه نظري فقه سياسي در عصر انقلاب اسلامو

۳-۱-۲. ارتباط با اهداف استعمارگرا

طبق اندیشه امام خمینی که بیان می کند استعمار گران برای رسیدن به اهداف خود تبلیغ می کردند که «اسلام دین جامعی نیست، دین زندگی نیست، برای جامعه نظامات و قوانین ندارد، طرز حکومت و قوانین حکومتی نیاورده است...». این تبلیغات در راستای القای جدایی دین از امور حکومتی و اجتماعی صورت می گرفت تا زمینه برای سلطه منافع مادی و سیاسی آنان فراهم شود. امام خمینی این دیدگاه را باطل دانسته و معتقد بودند که اسلام دارای نظام جامع برای اداره جامعه است (بهروزی لک، ۱۳۸۹).

همچنین ضعف مطالعات بومی در زمینههای مختلف اجتماعی که سبب بیگانگی علوم انسانی از وقایع اجتماعی کشور شده و مانع از شکل گیری جامعه شناسی ایرانی می شود، می تواند به نوعی ناشی از یا مرتبط با دیدگاه جدایی دین از سیاست تلقی شود، چراکه در این صورت، مبانی دینی و فقهی در تحلیل و حل مسائل اجتماعی و سیاسی مورد توجه قرار نمی گیرند (عیوضی، ۱۳۸۴).

«جدایی دین از سیاست که توطئهی دیرین دشمنان برای منزوی کردن اسلام و قرآن است، باید با شدت محکوم شود و به میدان آمدن دین در همهی کشورهای اسلامی در مقابله با سیاستهای استعماری و استکباری، باید درس عمومی ملتهای مسلمان شمرده شود» (خامنهای، ۱۳۶۹).

«فکر وحدت دین و سیاست را، هم در تفقه و هم در عمل دنبال بکنید. آقایان بدانند که فکر جدایی دین و سیاست، به عنوان یک آفت، بکلی ریشه کن نشده است. متأسفانه هنوز در حوزه ها کسانی هستند که خیال می کنند حوزه باید به کار خودش مشغول بشود، اهل سیاست و اهل اداره ی کشور هم مشغول کار خودشان باشند؛ حداکثر اینکه با هم مخالفتی نداشته باشند! اما اینکه دین در خدمت اداره ی زندگی مردم باشد و سیاست از دین تغذیه بکند، هنوز در بعضی از اذهان درست جا نیفتاده است. ما بایستی این فکر را در حوزه ریشه دار کنیم؛ به این شکل که هم فقاهت را این طور قرار بدهیم، و باشد؛ نه فقه اداره ی فرد» (خامنه ی).

«یک عده هستند که تصور می کنند می شود ملتی مسلمان بود، اما به احکام اسلامی عمل نکرد! این تصور، معنایش جدایی دین از سیاست است. معنایش این است که اسم تان مسلمان باشد، اما به احکام اسلامی عمل نکنید و سیستم بانکداری، اقتصاد، آموزش و پرورش، شکل و محتوای حکومت و ارتباطات فرد و جامعه تان، به خلاف اسلام و طبق قوانین غیر اسلامی و حتی ضد اسلامی باشد. البته، این، در مورد کشورهایی است که قانون دارند؛ اگرچه طبق اراده و خواست یک انسان قاصر و ناقص باشد. امروز در بعضی کشورهای اسلامی، حتی قانون هم نیست؛ حتی قانون غیر اسلامی هم وجود ندارد و اراده ی اشخاص مهم است. در رأس قدرت یک نفر نشسته است و دستور می دهد: این طوری شود، آن طوری شود. نمی شود امثال این چیزها را دارند. در جوامعی که می خواهند مسلمان باشند، اسلام باید حاکم باشد» (خامنهای، ۱۳۷۴).

«مشکلات که بیشتر بر اثر کوتاهی و غفلت یا بد کرداری و خیانت از درون امت اسلامی، پدید آمده است، فهرست طولانی را تشکیل میدهد، که به عنوان ردیف های اول آن می توان اینها را بر شمرد: ترویج جدایی دین از سیاست و معرفی اسلام به عنوان یک تجربه ی فردی که هیچ کاری به مسائل زندگی از قبیل: حکومت و سیاست و اقتصاد و غیره ندارد» (خامنه ای، ۱۳۷۵).

«بعد از انقلاب تا امروز، شاید بیشترین حمله ای که به اصول فکری سیاسی نظام جمهوری اسلامی شده است، حمله به همین «عدم انفکاک دین از سیاست» است. همه جای دنیا به این حمله کردند؛ امروز هم حمله می کنند. امروز کسانی در اطراف دنیا نشسته اند، کتاب مینویسند، مقاله مینویسند، به زبانهای مختلف و در محیطهای دور از ایران و در همه جای جهان، گفتار تلویزیونی ارائه می کنند؛ برای اینکه ثابت کنند دین از سیاست جداست. سبحان الله! این قضیه «عدم انفکاک دین از سیاست»، در شکستن هیمنه قدرتهای ظالم و ناحق، چقدر نقش عظیمی دارد که رهایش نمی کنند! روز به روز علیه قضیه «عدم انفکاک دین از سیاست»، مطلب نوشته

http://ijp.isca.ac.ir

اسببشناسی معرفتی توسعه نظری فقه سیاسی در عصر انقلاب اسلام
 اسببشناسی معرفتی توسعه نظری فقه سیاسی در عصر انقلاب اسلام

می شود. البته عدّهای هم در داخل، گاهی مثل طوطی – که بی توجّه، چیزهایی را تکرار می کند – مانند همان حرفها را تکرار می کنند. البته بعضی هم اصلاً دلشان با بیگانگان است و دین را با کلیّت خودش قبول ندارند!

در آن سالهای ریاست جمه وری که برای شرکت در یک اجتماع جهانی، میخواستم به یک کشور خارجی سفر کنم، سخنرانیای فراهم کرده بودم و طبق معمول، خدمت امام ارائه کردم که ایشان نظر بدهند. ایشان در حاشیه یادداشت کردند که راجع به «عدم انفکاک دین از سیاست» هم در این سخنرانی مطلبی بگنجانید. من اوّلش قدری تعجب کردم که این قضیه «عدم انفکاک دین از سیاست»، چه ارتباطی میتواند با سران کشورها – مثلاً صد کشور غیر مسلمان – داشته باشد؟ در عین حال، چون امام دستور داده بودند، نشستم چند صفحه نوشتم. وقتی وارد مطلب شدم، تأمّل کردم و دیدم که نه، درست همین است. جای این بحث، در منبرهای عظیم جهانی و آن بحث را القا کردیم و بسیار هم در نفوس مؤثّر واقع شد و اهمیت این حرف آشکار (خامنهای، ۱۳۷۶).

114

ففلا

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱ (پیاپی ۶)

«نسبت به رابطه دین و سایست، دو رویکرد مختلف مطرح شده است؛ رویکردی که در غرب با خاست گاه مناسبی زاییده شده و به جدا انگاری دین از دنیا یا سکولاریسم انجامید و سپس کشورهای اسلامی از جمله ایران را \_ در عصر قاجاریه و حاکمیت پهلوی \_ در بر گرفت که به لطف الهی با جریان انقلاب اسلامی به افول پیوست؛ و دومین تفکّر که به پیوند دین و دنیا فتوا می دهد، علاوه بر عقل و تجربه ی آدمی، در پاسخ به نیازهای فردی و اجتماعی انسانها از دین نیز مدد می گیرد» (خسروپناه، ۱۳۷۹).

البتّه داستان اسلام و تعالیم آن و داستان سرنوشت ممالک اسلامی، دو ماجرای متفاوت است. متاسّفانه در بسیاری سرزمین های اسلامی به دلیل ناآشنایی با تعالیم دین، و از روی بی هویّتی و غرب زدگی، حکومتهای کم و بیش سکولار پیریزی شدهاند. از جمله، در سالهای ۱۸۶۱ در ترکیه، مدارس دینی تعطیل و قوانین فقه اسلامی مهجور

افتاد، و بهجای آن قوانین غربی جایگزین شد. به سال ۱۹۲۲ طی رسالهای (الخلافه و سلطه الامه) اندیشه سکولار تئوریزه شد و مجلس ملّی آن کشور آن را منتشر کرد. در ایران نیز افرادی چون رستم الحکما و آخوندزاده قائل به تفکیک حکومت و سیاست از دین بودند. در نیم سده گذشته نیز در مشروعیّت حکومت دینی تشکیکات فراوانی انجام گرفت. این تفکّر وارداتی پس از پیروزی انقلاب اسلامی به سال ۱۳۵۷ دوباره جان گرفت و به شدّت ترویج شد. استقبال شدید جوامع اروپایی از نظریه سکولاریسم و رواج بهت انگیز آن، و حاشیه نشین شدن و بلکه در بند شدن دین، بیش از آنکه مستند به دلیل و اندیشه باشد، متّکی به علّت و انگیزه و برخاسته از عملکردهایی بود، که ماجرای آن گذشت؛ اینک این تجربه تاریخی و این هشدارباش بزرگ میتواند و باید برای مروّجان دین و مذهب و نیز برای کارگزارانِ هر حکومت دینی همواره نصب العین قرار گیرد و به کار آید.

ادلّهای که سکولاریستها – امروزه – برای شمول اندیشه خود اقامه می کنند، حتّی از زاویه نگاه برون دینی نیز دچار مشکلات است. بهطور اساسی سکولاریسم نظریهای است که به لحاظ علمی تنقیح کافی در آن صورت نگرفته است و مبانی و اصولی – چون عقل بسندگی و علم گرایی و فردگرایی – که این نظریّه بر آنها استوار است در دوران جدید سخت دچار چالش و تردید و بحران است. یأس و نومیدی از علم گرایی و خرد انسانی، و حتّی گریز از آن و انکار عقیده به «پیشرف» <sup>۱</sup>در دوران جدید حاکی از همین واقعیّت است.

با چنین اوصافی نمی توان با تعمیم بخشی نظریّه سکولاریسم و عقلانیّت آن جریان سکولاریزاسیون را در همه جوامع، امری محتوم و اجتناب ناپذیر و به مثابه یک جبر تاریخ پنداشت؛ و آن را بهعنوان یک نسخه بی بدیل و علاج بخش همواره توصیه کرد. (ویکی پرسش، جستجو برای سکولار؛ پایگاه اطلاع رسانی سراج، جستجو برای سکولاریسم)

1. Progress

119

شناسي معرفتي توسعه نظري فقه سياسي در عصر انقلاب اسلامي

٣-٢. عدم اعتقاد به جامعیت قرآن و اسلام

این رویکرد در میان اندیشمندان معاصر بسیار مطرح شده و از آن دفاع می کند. روایات و آیات متعددی از جمله آیه «تِبْیَانًا لَّکُلِّ شَيْءٍ و...»، بر جامعیت اسلام و حتی قرآن دلالت می کند. درادامه جهت توضیح دقیق به تفصیل دیدگاهها و ادله به تناسب موضوع پرداخته می شود.

از نظرگاه برخی قرآن پژوهان، جامعیت قرآن، مطلق است. براساس این نظر، قرآن، هر آنچه را که بتوان تصور کرد و نام علم و دانش برآن نهاد، در خود، جای داده است، هر چند ما از شناختن آن قاصریم. برخی از طرفداران این نظریه، علومی مانند: طب، مناظره، هندسه، جبر و مقابله، نجوم و غیر اینها را یاد کرده و بر آن رفتهاند که همه این علوم در قرآن، موجود است. این گروه، با استناد به آیاتی که قرآن را «تبیان» و جامع مطالب و تفصیل دهنده هر چیزی معرفی می کند، در دفاع از نظریه خویش کوشیدهاند. از این آیاتاند:

«وَ نَزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَبَ تِبْيَانًا لَّكُـلِ شَـىْءٍ وَ هُـدًى وَ رَحْمَـةً وَ بُشْـرَى لِلْمُسْـلِمِينَ؛ و ايـن كتاب را كه روشن گر هر چيزى است و براى مسلمانان رهنمود و رحمت و بشارت گرى است، بر تو نازل كرديم» (نحل، ٨٩).

«مَا كَانَ حَدِينًا يُفْتَرَى وَ لَكِن تَصْدِيقَ الَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَ تَفْصِيلَ كُلِ شَيْءٍ وَ هُـدًى وَ رَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ؛ سخنى نيست كه به دروغ ساخته شده باشد، بلكه تصديق كتابهايى است كه پيش از آن بوده و روشن گر هر چيزى است و براى مردمى كه ايمان مى آورنـد رهنمود و رحمتى است» (يوسف، ١١١).

همچنین بسیاری ازعلما و دانشمندان بزرگی مثل جلال الدین سیوطی و علامه طباطبایی و آیت الله معرفت قایل به این مسئله هستند (ویکی پرسش جستجو برای جامعیت قرآن). علامه طباطبایی در این زمینه می فرماید: «با نگاهی گسترده به مجموع آیات و روایات می توان گفت که جامعیت قرآن، نسبت به همه معارف مورد نیاز برای هدایت بشر (اعم از: احکام، عقاید، تاریخ، و هر آنچه در این خصوص، مؤثر باشد)، پذیرفتنی است کی سال سوم، شماره دوم، باییز و زمستان ۱۰۹۱ (پیاپی ۶)

(طباطبایی، ۱۳۷۹، ج۱۲، ص ۳۲۵). روایات پر شماری نیز جامعیت مطلق قر آن را تأیید کر ده و دلیلی بر این مدعایند. برخی از این روایات، قرآن را «جامع علم اولین و آخرین» معرفی می کند که باید با تفکر در معانی این کتاب آسمانی، به آن علوم دست یافت: «مَن اراد عِلمَ الأَوَّلِينَ وَ الآخِرِينَ فَليُّؤَرِ القُرآنَ؛ هر كس طالب علم اولين و آخرين است، در قرآن کندوکاو کند». براساس روایتی، امام صادق ﷺ سو گند یاد کرده که هیچ گاه انسان در حسرت نخواهد ماند که چرا فیلان مطلب در قرآن نیست: «انَّ اللهَ تَبارَکَ و تَعالى انزَلَ في القُرآن تِبِيانَ كُلِّ شَيءٍ، حَتّى وَ اللهِ ما تَرَكَ اللهُ شَيئاً يَحتاجُ الَيهِ العِبادُ، حَتّى لايَستَطيحَ عَبدٌ يَقولُ: لَو كَانَ هذا أنزلَ فِي القُرآنِ، الآ و قَد انزَلَهُ اللهُ فيه؛ خداوند (تبارك و تعالى)، بيان هر چيزې را در قرآن، فرو فرستاد، چندان كه (به خدا سوگند) هيچ چيزې را که بندگان، بدان نیاز دارند، فرو گذار نکرد، مگر آنکه خداوند، آن را در قرآن، نازل کرده است» (کلینی، ۱۳۶۳ق، ج۱، ص ۵۹). در روایتی دیگر از آن حضرت آمده است: «انَّ العَزِيزَ الجَبّارَ انزَلَ عَلَيكُم كِتابَهُ و هُوَ الصّادِقُ البارُّ، فيهِ خَبَرُ كُم و خَبَرُ مَن قَبلَكُم و خَبَرُ مَن بَعدَكُم، و خَبَرُ السَّماءِ وَ الأرض، و لَو اتاكُم مَن يُخبرُ كُم عَن ذلك لَتَعَجَّبتُم؛ خداوند توانا، که راست گو و نیکی کننده است، کتابش را بر شما فرو فرستاد، و اخبار مربوط به شما و اخبار پیشینیان و اخبار آیندگان پس از شما، و اخبار آسمان و زمین [همه]، در آناند. اگر کسی نزد شما بیاید و از آنها آگاهتان کند، قطعاً شگفتزده خواهید شد» (فيض كاشاني، ١٤٠۶ق، ج٩، ص ١٢٨٢). نيز از آن حضرت است: «انَّ اللهَ عَزَّ ذِكْرُهُ خَتَمَ بَنْبِيِّكُمُ النَّبِينَ فَلا نَبِيَّ بَعدَهُ ابَداً، و خَتَمَ بِكِتابِكُمُ الكُتُبَ فَلا كِتابَ بَعدَهُ ابَداً، و انزَلَ فيه تِبِيانَ كُلِّ شَىءٍ، و خَلْقَكُم و خَلْقَ السَّماواتِ وَ الأرض، و نَبَأ ما قَبِلَكُم و فَصْلَ ما بَينَكُم و خَبَرَ ما بَعدَكُم، و امْرَ الجَنَّةِ وَ النَّار و ما انتُم صائِرونَ الَيهِ؛ خداوند (كه يادش گرامي باد) پيامبر شما را خاتم پيامبران قرار داد. بنابراين، يـس از او هر گـز پيـامبري برانگيختـه نمي شـود و کتاب شما را پایان بخش کتاب ها[ی آسمانی] قرار داد. بنابراین، پس از آن، هر گز کتابی نخواهد بود و بیان همه چیز و [چگونگی] آفرینش شما و آفرینش آسمانها و زمين را و خبر آنچه پيش از شما بوده و [احكام] داوري ميان شما، و خبر آنچه را كه

۱۲۱

شناسي معرفتي توسعه نظري فقه سياسي در عصر انقلاب اسلام

پس از شما خواهد بود، و موضوع بهشت و آتش و فرجام کار شما را در قرآن، نازل فرموده است» (مازندرانی، بیتا، ج۶، ص ۲).

با توجه به این روایات و بویژه عبارت «خلقکم»، دانسته می شود که قرآن افزون بر تشریع، امور تکوینی، نظیر خلقت آسمان و زمین و اخبار گذشته، حال و آینده را نیـز در بردارد. مؤید این برداشت، نقلی از امام صادق ﷺ است که احکام و حلال و حرام را تنها بخش کوچکی از قرآن دانسته است (ویکی پرسش، جستجو برای جامعیت قرآن).

اما در مقابل این ادله و دیدگاه مذکور، متأسفانه برخی از انشمندان و علما بویژه افراد معاصر معتقد هستند که دین و قرآن جامعیتی برای امور دنیوی ندارد. به اعتقاد این گروه تنها وظیفه دین ارائه رهنمودهایی برای رسیدن به سعادت و کمال اخروی انسان است. و مدعیاند دین برای اداره شئون دنیوی نیامده است و به طور اساسی کاری به دنیای انسانها ندارد و جامعیت دین را در این میدانند که آنچه در هدایت به کمال و سعادت اخروی انسان نقش دارد در اختیار بشر قرار دهد. و امّا چگونگی شناخت علوم انسانی و مفاسد اخروی انسان نقش دارد در اختیار بشر قرار دهد. و امّا چگونگی شناخت علوم انسانی و اجتماعی، مهار قدرت سیاسی در جامعه دینی، چگونگی مبارزه با مشکلات و مفاسد اجرماعی، مهار قدرت سیاسی در جامعه دینی، چگونگی ایجاد عدالت اجتماعی و دهها رسش دیگر از قلمرو دین خارج است و این آدمی است که باید بدون استمداد از آموزههای دینی خود به سامان دهی مناسات اقتصادی و سیاسی جامعه بپردازد. و دین در این زمینه ها تنها به کلیات بسنده کرده و از راهکار معین پرهیز کرده است و در صورتی که به تدبیر امور دنیوی و تنظیم معیشت و تعیین نظام بپردازد خود نیز دنیوی و ایدئولوژیک میشود و این با جاودانگی آن در تضاد است (ویکی پرسش، جستجو برای جامعت دین).

# ۳-۳. عدم اعتقاد به فرازمانی و فرامکانی بودن اسلام و قرآن

177

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۲۰۶۱ (پیاپی ۶

برای جاودانگی قرآن ادله متعدد و مختلفی میتوان اشاره و بیان کرد. از مهمترین ادله آن، اتفاقا قرآن و مفاهیم آن و آیات قرآنی است. قرآن کتابی جهان شمول است و اختصاصی به زمان، مکان، نـژاد، آداب و سـنن خـاص نـدارد؛ زیـرا در قـرآن خطابـات

متعددي آمده است كه بهصورت كلى است و مانند ياايها الذين آمنوا... يا ايها الناس... يا ايها الانسان... (بقره، ٢٧٢، ١٠٠، ١٥٣؛ نساء ١٩؛ حج، ٥؛ فاطر، ٥؛ انشقاق، ۶؛ انفطار، ۶).

همچنین قرآن خود را چنین معرفی مینماید: «ان هو الا ذکری للعالمین»؛ قرآن جز یک پند برای عالمیان نیست (انعام، ۹۰). «نذیراً للبشر»؛ بیم دهنده تمام انسانها است (مدثر، ۳۶). لازمه این کلیت و دوام و نیز نیازمندی همیشگی بشر به آن، این است که هیچ گاه گرد کهنگی بر آن نشیند و همیشه تازه باشد.

از روایات استفاده می شود، محتوای قرآن کریم به گونه ای تنظیم شده تا همانند سفره ای همگان در هر عصری بر سر آن بنشینند، و از نعمت های معرفتی آن استفاده برند. از امام صادق ای سؤال شد که چرا قرآن با تکرار و درس و نشر جز تازگی اثر دیگری نمی پذیرد؟ حضرت فرمود: تازگی قرآن برای آن است که خدای تبارک و تعالی آن را برای زمان موقّت یا مردم خاص نفرستاده و چون همیشگی و همگانی است، در هر زمان جدید است، و در نزد هر مردمی تا روز قیامت شیرین و پر جذبه است. امام باقر ا همیشگی بودن قرآن را به همواره بودن دو اختر فروزان، خور شید و ماه تشبیه نموده، می فرماید: «قرآن همانند خور شید و ماه همیشه در جریان است، و زندگی انسان ها را تا پایان دنیا روشن می سازد.

۳-۴. عدم احاطه جامع و دینی در پژوهشها

جزئی نگری در احاطه و جغرافیای منابع دینی (اعم از تمام منابع) یعنی اگرچه در مبانی اسلامی و اصولی، رجوع به کتاب و سنت و عقل و...، مورد پذیرش واقع شده است ولی در واقع، به تمامی مفاهیم و مباحث مطرح شده در سراسر کتاب و سنت، توجه ندارد بلکه عمداً یا سهواً، بخشی از مباحث در منابع مذکور را گرفته و بخش دیگر توجهی نشده است و طبیعتاً این مورد و اشکال و عدم توجه به دیگر مفاهیم و مباحث، هر چقدر هم که جزئی و فرعی باشد، باز هم بی گمان در استنباط و طرح مباحث و...

در واقع باید گفت صحبت بر سر این است که جزئینگری نباید ما را از کلنگری

غافل کند، صحبت این است که جزئی نگری باید باعث شود که متخصص عالی رتبه علمی را به فردی بگوییم که جزئی تر می اندیشد و ارز شگذاری علمی را بر این اساس بکنیم، بلکه دانشمندانی که قدرت اندیشه بین رشته ای دارند و قدرت جامعیت علمی که بتواند هماهنگسازی بین حوزه های گستر ده تری از علم را در اختیار بگیرد، آنها را تغییر می دهند (پیروزمند، ۱۳۹۶).

## ۳-۵. عدم مرزبندی جغرافیای فقه سیاسی

این معنا که مسائل و موضوعات مربوط به فقه سیاسی به طور دقیق و مشخص تعیین نشده و حدود و ثغور آن به روشنی تعریف نشده است، این عدم مرزبندی سبب می شود که تمر کز علمی بر مسائل اصلی و مهم این حوزه دشوار شود و فقها و عالمان بر جسته نیز انگیزه کمتری برای ورود و تحقیق عمیق در این زمینه داشته باشند. افزون بر این، دیدگاه های مختلف در مورد گستره و حوزه فعالیت فقه حکومتی نیز به این عدم مرزبندی دامن می زند. برخی متخصصان فقهی، فقه را پاسخ گوی مسائل فردی می دانند و در استنباط حکم، فرد را جدا از روابط اجتماعی در نظر می گیرند. در مقابل، دیدگاه و در استنباط حکم، فرد را جدا از روابط اجتماعی در نظر می گیرند. در مقابل، دیدگاه شرعی است و روابط فرد با دولت، شهروندان با یکدیگر و دولت ها با یکدیگر را فقه حقوق بشر و تمام ابواب فقه که به یکی از این حوزه های سه گانه مربوط می شود، برجسته می گردد (لکزایی، ۱۳۹۶).

همچنین، فقه حکومتی تنها مباحث مربوط به حکومت و مسائل آن نیست، بلکه نگرشی است که فقیه براساس آن، حاکمیت سیاسی را در نظر گرفته و در استنباط خود به رفع نیازهای حکومت و عموم شهروندان توجه دارد. بر این اساس، گستره فقه حکومتی نه فقط مباحث سیاسی، بلکه تمامی ابواب و مسائل فقه را شامل می شود؛ زیرا اداره مطلوب حکومت مستلزم قانون گذاری مناسب در شئون مختلف زندگی مردم است (پایگاه موسوعه الفقه السیاسی. جستجو برای دانشنامه فقه حکومت).

به علاوه، بهنظر می رسد که فقه به مرور زمان به پاسخ گویی به «حوادث سابقه» کشیده شده و از توجه به «حوادث واقعه» غفلت کرده است. در حالی که فقه سیاسی به عنوان مبنای نظم عمومی، عهدهدار تبیین حدود الهی در «حوادث واقعه» است که به تبع مقتضیات زمان و مکان تغییر می پذیرد. بسیاری از موضوعات سیاسی نوپیدا از نوع موضوعات تخصصی هستند که نیازمند شناخت دقیق برای صدور حکم شرعی می باشند (بهروزی لک، ۱۳۸۹)؛ بنابراین، عدم مرزبندی دقیق مسائل فقه سیاسی و مشخص نبودن جغرافیا و قلمرو آن، به همراه دیدگاه های متفاوت در مورد گستره فقه حکومتی و عدم تمرکز بر مسائل روز و نوپیدا، از جمله آسیبهای مهم در توسعه علمی و نظری این

#### ۳-۶. مهجویت منابع اسلامی در پژوهشها

جزئینگری در منابع دینی یعنی عدم توجه به تمامی منابع اسلامی اعم از قرآن و سنت. که منشأ این نگرش در تاریخ، غالباً یا اخباری گری است کـه طـرد قـرآن کـریم و معجزه اسلام است و یا رویکرد قرآنیون و رویکردهای شبیه به آن میباشد کـه سـنت را در واقع طرد می کنند.

۱۲۵

معرفتى توسعه نظرى فقه سياسى در عصر انقلاب اسلامو

تسلط نوعی روحیه اخباری گری بر پژوهش ها که به مهجور بودن اجتهاد و محدودیت عقل گرایی میانجامد؛ (ششمین نشست از سلسله نشستهای «تمایزات فقه و فقه سیاسی» (۱۳۸۷/۳/۸).

استاد مطهری ظهور اخباری گری و انزوای بحث عدل و غفلت از قاعده عدالت را سبب رکود تفکر اجتماعی فقها و کنار ماندن فقه از فلسفه اجتماعی میداند (بهروزی لک، ۱۳۸۹؛ شهید مطهری، ۱۳۸۹). بهنظر ایشان، اگر حریت و آزادی فکر باقی میماند و مصیبت اخباری گری بر شیعه وارد نمی شد، ما اکنون فلسفه اجتماعی مدونی داشتیم و فقه ما بر این اصل بنا شده بود. بهنظر می رسد دیدگاه علامه شمس الدین و استاد مطهری قابل جمع باشد و هم موانع تاریخی و هم موانع فکری و معرفتی در راه بسط ابعاد اجتماعی اسلام وجود داشته است (بهروزی لک، ۱۳۸۹).

بررسی آسیبشناسی معرفتی توسعه فقه سیاسی در عصر انقلاب اسلامی نشان میدهد که توسعه این حوزه با چالش های متعددی مواجه بوده که مهمترین آنها شامل محدودیتهای روش شناختی در استنباط احکام سیاسی، برداشتهای ایستا از متون ديني، عدم تعامل سازنده با علوم جديد و ناتواني در پاسخ گويي به تحولات اجتماعي و سیاسی است. این چالش ها موجب شدهاند که فقه سیاسی در برخی موارد نتوانـد بـهطور کامل پاسخ گوی نیازهای نظام جمهوری اسلامی باشد. یکی از مهمترین موانع توسعه فقه سیاسی، جداییانگاری دین از سیاست و تأثیرات معرفتی ناشی از اندیشههای سکولار است که همچنان در برخی محافل علمی و اجتماعی دیده می شود. این تفکر مانع از شکل گیری رویکردی جامع و یویا نسبت به فقه سیاسی شده و موجب شده است تا ظرفیتهای فقهی برای مدیریت امور حکومتی بهطور کامل فعال نشود. در مقابل، ديدگاههايي كه بر جامعيت، جاودانگي و انعطاف يذيري فقه تأكيد دارنـد، مي تواننـد مسیر توسعه فقه سیاسی را هموارتر کنند. همچنین عدم مرزبندی دقیق و تعریف روشن از قلمرو فقه سیاسی و فقدان هماهنگی میان نصوص دینی و واقعیتهای متغیر اجتماعی، از دیگر موانع برجسته در این حوزه به شمار می روند. این مسئله موجب شده است که برخي مسائل نويديد سياسي و اجتماعي بدون ياسخهاي فقهي مناسب باقي بمانند. افزون بر این، غفلت از ظرفیت عقل و اجتهاد پویا و تسلط رویکردهای اخباری گرایانه بر يژوهش هاي فقهي، باعث شده كه روند اجتهاد در حوزه فقه سياسي بهصورت محدود و انفعالي باقي بماند.

رفع این آسیبهای معرفتی، نیازمند اتخاذ رویکردی جامع و بینرشتهای است که بتواند مبانی فقهی را با علوم سیاسی مدرن پیوند دهد و رویکردی نظاممند و پویا برای استنباط احکام سیاسی فراهم سازد. بویژه، تأکید بر اجتهاد پویا، توسعه روششناسیهای تطبیقی، تعامل فعال با علوم انسانی و اجتماعی، و بازتعریف قلمرو فقه سیاسی براساس نیازهای حکومت اسلامی، از جمله راهکارهایی است که میتواند به رفع این آسیبها

نتىحە

178

ففلا

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱ (پیاپی ۶)

کمک کند. برای دستیابی به فقه سیاسی کار آمد و پاسخ گو، لازم است که افزون بر تحول در روشهای اجتهادی، تعامل بیشتری با مسائل روز و دانشهای معاصر برقرار شود و با اتخاذ رویکردی جامعنگر، ظرفیتهای فقه برای مدیریت و ساماندهی امور سیاسی بهصورت مؤثر به کار گرفته شود.



فهرست منابع

\* قرآن كريم انوري، حسن. (۱۳۸۱). فرهنگ بزرگ سخن. تهران: انتشارات سخن. پایگاه اینترنتی بررسی اندیشه سیاسی امام خمینی: B2n.ir/kj2062 پیروزمند، محمد. (۱۳۹۶). مصاحبه شخصی با معاون فرهنگستان علوم. تحریری، محمدباقر. (۱۴۰۱). درس خارج فقه، قابل دسترسی از طریق پایگاه اینترنتی مدرسه فقاهت، جستجو برای درس خارج فقه استاد محمدباقر تحریری .B2n.ir/up3213 جعفر، عبدالرزاق. (١٣٨٧) جايگاه فقه سياسي در نظام اسلامي (ترجمه: سعادتالحسيني، سيدمجتبي)، فصلنامه معرفت، شماره ۴۳. حييم، عبدالعظيم. (١٣٨٥). فرهنگ لغت فارسي. تهران: انتشارات فرهنگ معاصر. خامنهای، سیدعلی. (۱۳۷۶). بیانات و پیامها. پایگاه اطلاعرسانی مقام معظم رهبری: .https://farsi.khamenei.ir خامنهای، سیدعلی. (۱۳۶۹). بیانات و پیامها. پایگاه اطلاعرسانی مقام معظم رهبری: .https://farsi.khamenei.ir خسروپناه، عبدالحسین. (۱۳۷۹). کلام جدید. قم: مرکز مطالعات و پژوهش های فرهنگی حوزه علميه. خمينی، روح الله. (۱۳۶۸). صحيفه امام. تهران: مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خمينیﷺ. دهخدا، على اكبر. (١٣٧٧). لغتنامه دهخدا. تهران: موسسه دهخدا. ساروخانی، باقر. (۱۳۸۰). جامعهشناسی (ج۲). تهران: نشر اطلاعات. طباطبايي، سيدمحمدحسين.(١٣٨٣). الميزان (ج١٢). قم: دفتر انتشارات اسلامي وابسته به جامعه مدرسين حوزه علميه قم.

۱۲۸

فقلا

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱ (پیاپی ۶)

عبدخدایی، بشری؛ فخلعی، محمدتقی؛ قبولی، محمدتقی. (۱۳۹۷). آسیبشناسی عرصههای تزاحم در مسائل فقه سیاسی، علوم سیاسی، ۲۱ (۸۳۸)، صص ۶۱–۸۲. عیوضی، محمدرحیم. (۱۳۸۴). درآمدی بر آسیبشناسی انقلاب اسلامی. نشریه زمانه، ۴( ۴۱، ۴۲). فیرحی، داود. (۱۳۸۹). فقه سیاسی؛ درآمدی بر فقه سیاسی، فصلنامه سیاست، شماره ۴۰. فیض کاشانی، محمدمحسن بن شاه مرتضی. (۱۴۰۶ق). الوافی. اصفهان: کتابخانه امیرالمومنین الله. کلینی، محمدبن یعقوب. (۱۳۶۳ق). الکافی. تهران: انتشارات دارالکتب اسلامیه. گروه فقه حکومتی موسسه دایرة المعارف فقه اسلامی بر مذهب اهل بیت الله. (بی تا). موسوعه الفقه السیاسی. فقه حکومتی، پایگاه اینترنتی: B2n.ir/du3767

گروه فقه سیاسی. (۱۳۸۷/۳/۸). ششمین نشست از سلسلهنشستهای «تمایزات فقه و فقه سیاسی». قم: پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی.

لکنزایی، نجف. (۱۳۹۶). فقه سیاسی (مصاحبه). قم: پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی. مازندرانی، محمدصالح. (بی تا). شرح الکافی. بی جا: الکتبة الاسلامیة. بهروزی لک، غلامرضا. (۱۳۸۹). مصاحبه، پایگاه استنادی: B2n.ir/yp3536 مطهری، مرتضی. (۱۳۸۹). مجموعه آثار (ج۲۱). تهران: صدرا. معین، محمد. (۱۳۸۰). لغتنامه معین. تهران: انتشارات امیر کبیر. مریجی، شمسالله؛ استادیان خانی، علیرضا. (۱۴۰۰). عوامل توسعه فقه حکومتی در عصر انقلاب اسلامی، فقه و سیاست، ۲(۳). ص ۹۴–۱۲۹. ویکی پرسش. جامعیت قرآن و سکولاریسم، پایگاه اینترنتی: https://serajnet.org.

149

ىيبشناسى معرفتى توسعه نظرى فقه سياسى در عصر انقلاب اسلامى



# The Jurisprudential Foundations of the Obligation of Jihad Tabyeen in Confronting Cognitive Warfare<sup>1</sup>

Azam Ghiasi Sani



Assistant Professor, Department of Islamic Jurisprudence and Law, Imam Sadiq University, Tehran, Iran Email: ghiasiazam@isu.ac.ir

### Abstract

The enemy does not merely rely on military warfare to achieve its malicious objectives but resorts to hybrid warfare. One of the most complex forms of hybrid warfare is cognitive warfare, whose main goal is to influence individual and collective perceptions and beliefs through the use of information and communication technologies, ultimately leading to changes in attitudes and behaviors. This type of warfare, which is considered among the modern forms of conflict, aims to achieve psychological and informational dominance and to alter political or social outcomes. It demands precise understanding and intelligent confrontation. Just as Muslims are religiously obligated to engage in jihad and defend their territory in conventional warfare according to Islamic law, it seemsby analogy-that this type of warfare also falls under similar religious rulings, with certain considerations. Jihad Tabyeen (the jihad of clarification) is a strategic solution to counter cognitive warfare and plays a vital role in preserving authenticity, cultural identity, and defending Islamic values. This article, written using a descriptive-analytical method,

- معتلي سال سوم، شماره دوم، پاييز و زمستان ۲۰۹۱ (پياپی ۶) • في الله سوم، شماره دوم، پاييز و زمستان ۲۰۹۱ (پياپی ۶)
- Ghiasi Sani, A. (2022). The jurisprudential foundations of the obligation of jihad Tabyeen in confronting cognitive warfare. *Jurisprudence and Politics*, 3(6), pp. 130-158. [In Persian]. https://doi.org/10.22081/ijp.2025.71519.1065

\* **Publisher**: Islamic Propagation Office of the Seminary of Qom (Islamic Sciences and Culture Academy, Qom, Iran). **\*Type of article**: Research Article

**Received:** 2025/04/08•**Revised:** 2025/04/23•**Accepted:** 2025/06/11•**Published online:** 2025/06/22

explores the conceptual and practical dimensions of jihad Tabyeen, its legal status, the foundations for its jurisprudential derivation, and how to confront cognitive warfare through this strategy.

#### Keywords

Hybrid warfare, cognitive warfare, jihad Tabyeen, political jurisprudence.





# الأسس الفقهية لوجوب جهاد البيان في مواجهة الحرب المعرفية ل

**أعظم غياشي ثاني** أستاذ مساعد، قسم الفقه والقانون، جامعة الإمام الصادق لل<sup>يللا</sup>، طهران، إيران. ghiasiazam@isu.ac.ir



لا يلجأ العدو إلى الحرب العسكرية لتحقيق أهدافه الخبيئة فحسب، بل يلجأ أيضًا إلى الحرب المتكاملة(التركيبية). ومن أعقد أمثلة الحرب المتكاملة الحرب المعرفية، التي يتمثل هدفها الرئيسي في التأثير على التصورات والمعتقدات الفردية والجماعية باستخدام تقنيات المعلومات والاتصالات، ومن ثم تغيير المواقف والسلوكيات، وذلك لتحقيق التفوق النفسي والمعلوماتي، ولتغيير النتائج السياسية أو الاجتماعية. هذه الحرب، التي تُعدّ من أنواع الحروب المعاصرة، نتطلب فهمًا دقيقًا ومواجهةً ذكية. وكما هو الحال في الحروب العسكرية، حيث يُؤمر المسلمون، وفقًا لأحكام الشريعة الإسلامية، بالجهاد والدفاع عن وجودهم، يبدو أنه مع وحدة المعايير، ينبغي أن تخضع هذه الحرب أيضًا لأحكام الشريعة نفسها، مع مراعاة بعض الاعتبارات. يلعب جهاد البيان، كمنهج استراتيجي في مواجهة الحرب المعرفية، دورًا حيويًا في الحفاظ على الأصالة والهوية الثقافية والدفاع عن القيم الإسلامية. هذا المقال، الذي كُتب بأسلوب وصفي تحليلي، الجوانب المفاهيمية والعملية، وأحكامه الشرعية، دورًا حيويًا في الحفاظ على الأصالة والحوية الثقافية والدفاع عن القيم الإسلامية. هذا المقال، الذي كُتب بأسلوب وصفي تحليلي، الجوانب المفاهيمية والعملية، وأحكامه الشرعية، دورًا حيويًا في الحفاظ على الأصالة والحوية الثقافية والدفاع عن القيم الإسلامية. هذا المقال، الذي كُتب بأسلوب وصفي تحليلي، الجوانب المفاهيمية والعملية لحماد البيان، وأحكامه الشرعية، ومبادئ المقال، الذي ألي ألموب وصفي الحيلي المع ولي المناهيمية والدفاع عن القيم الإسلامية.

الكلمات الرئيسية

الملخص

الحرب المتكاملة(التركيبية)، الحرب المعرفية، جهاد البيان، الفقه السياسي.

 الاستشهاد بهذه المقالة: غياثي ثاني، أعظم. (٢٠٢٢). الأسس الفقهية لوجوب جهاد البيان في مواجهة الحرب المعرفية. الفقه والسياسة، ٦(٣)، ص. ١٣٠-١٥٨.

https://doi.org/10.22081/ijp.2025.71519.1065

المعالمة: بحثية محكمة؛ الناشر: مكتب إعلام الإسلامي في حوزة قم (المعهد العالي للعلوم والثقافة الإسلامية، قم، إيران) © المؤلفون

🔳 تاريخ الإستلام: ٢٠٢٥/٥٢/١٨ • ٢٠٢٥ قاريخ التعديل: ٢٠٢٥/٠٤/٢٣ • تاريخ القبول: ١١/٢ • /٢٥ • ٢٠قاريخ الإصدار: ٢٠٢٥/٢٢ • ٢٥/٢٢

http://ijp.isca.ac.ir

المعالية الله الموم، شماره دوم، بأييز و زمستان ١٠٦١ (پيا بي ٤)



# مبانی فقهی وجوب جهاد تبیین در مقابله با جنگ شناختی



۱۳۳

🖡 مبانی فقهی وجوب جهاد تبیین در مقابله با جنگ شناختی

**اعظم غیاثی ثانی** استادیار، گروه فقه و حقوق، دانشگاه امام صادق للیک<sup>و</sup>، تهران. ایران. ghiasiazam@isu.ac.ir

#### چکیدہ

دشمن برای رسیدن به مقاصد شوم خود فقط اکتفا به جنگ نظامی نمی کند بلکه متوسل به جنگ ترکیبی می شود. یکی از پیچیده ترین مصادیق جنگ ترکیبی، جنگ شناختی است که در آن هدف اصلی، تأثیرگذاری بر ادراک و باورهای فردی و جمعی با استفاده از اطلاعات و فناوریهای ارتباطی و در پی آن، تغییر در نگرشها و رفتارهاست که برای دستیابی به برتری روانی و اطلاعاتی و به منظور تغییر نتایج سیاسی یا اجتماعی انجام می شود. این جنگ که از انواع جنگهای مدرن به حساب می آید، نیازمند فهم دقیق و تقابل هو شمندانه است و همان گونه که در جنگهای نظامی، طبق احکام شرع، مسلمین مأمور به جهاد و دفاع از کیان خویش هستند، به نظر می رسد با وحدت ملاک، این جنگ هم با برخی ملاحظات، تحت همان احکام شرعیه قرار گیرد. جهاد تبیین به عنوان یک راهکار راهبردی در مقابله با جنگ شناختی، نق ش حیاتی در حفظ اصالت، هویت فرهنگی و دفاع از ارزشهای اسلامی ایفا می کند. این مقاله که به روش توصیفی – تحلیلی به رشته تحریر درآمده، به بررسی مفهومی و عملیاتی جهاد تبیین، حکم شرعی و مبانی استنباط آن و نحوهی مقابله با جنگ شناختی از طریق این استراتری می پردازد.

### كليدواژهها

جنگ ترکیبی، جنگ شناختی، جهاد تبیین، فقه سیاسی.

 ۱. استناد به این مقاله: غیاثی ثانی، اعظم. (۱۴۰۱). مبانی فقهی وجوب جهاد تبیین در مقابله با جنگ شناختی. فقه و سیاست، ۳(۶)، صص ۱۳۰–۱۵۸.

https://doi.org/10.22081/ijp.2025.71519.1065

ا نوع مقاله: پژوهشی؛ نانشر: دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم (پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی، قم، ایران) © نویسند گان تاریخ دریافت: ۱۰۰۴/۰۱/۹۹ فتاریخ اصلاح: ۱۴۰۴/۰۲/۳۳ فتاریخ پذیرش: ۱۴۰۴/۰۳/۱ فتاریخ آنلاین: ۱۴۰۴/۰۴/۰۱

مقدمه

134

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱ (پیاپی ۶)

جنگ ترکیبی به یک راهبرد نظامی گفته می شود که آمیخته ای از جنگ سیاسی، جنگ کلاسیک، جنگ نامنظم، جنگ مجازی، خبررسانی جعلی، دیپلماسی، جنگ دادگاهی، مداخله در انتخابات کشورهای خارجی، برهم زدن بافت جمعیتی، مهاجر پذیری، یورش فرهنگی، ایجاد تضاد دینی و این گونه موارد ساخته شده باشد که مصادیق متعددی دارد. جنگ شناختی یکی از پیچیده ترین مصادیق جنگ ترکیبی است که با استفاده از رسانه ها و اطلاعات و فضای مجازی، به تغییر درک و شناخت عمومی می پردازد و سعی دارد تا با تزریق اخبار نادرست و داده های تحریف شده، به تخریب بنیان های فکری و اعتقادی جوامع بپردازد. در این میان، فقه اسلام به عنوان یک نظام جامع حقوقی و اخلاقی، با ارائه راهکارهایی همچون جهاد تبیین می تواند به مقابله با این چالش بپردازد. جهاد تبیین به عنوان یکی از مهمترین راهبردهای دفاعی مطرح می شود که با تکیه بر اصول اخلاقی و دینی، سعی در گسترش حقیقت و ایجاد مقاومتی فرهنگی در برابر حملات شناختی دارد.

جهاد تبیین، به معنای روشنگری و توضیح مستند و منطقیِ حقایق، بهعنوان یکی از اصول بنیادین در فقه اسلامی مطرح میشود. این امر نشان دهنده اهمیت دستیابی به دانش صحیح و تفکر نقادانه برای دفاع از مبانی اعتقادی و اخلاقی مسلمانان است. جهاد تبیین نه تنها بر تقویت درک عمومی از حقایق اسلامی تأکید دارد، بلکه به مقابله با تلاش های گمراه کنندهای می پردازد که بهطور هدفمند در صدد تحریف آموزه های دینی و تخریب هویت اسلامی هستند.

فقه اسلام از آنجاکه با مفاهیم گستردهای همچون عدالت، حقیقت و خیر عمومی سر و کار دارد، می تواند ابزارهای کار آمدی برای مقابله با جنگ شناختی فراهم آورد. با توجه به اهمیت روزافزون این موضوع، بررسی و تحلیل راهبردهای موثر برای اجرای جهاد تبیین براساس آموزههای فقهی، ضرورتی اجتنابناپذیر بهنظر می رسد. در این مقاله، تلاش می شود تا نقش فقه اسلامی در ارائه راهکارهایی جهت مقابله با چالش های جنگ شناختی بررسی شود و راهبردهایی برای ترغیب جامعه مسلمان به آگاهی و مقابله

فعالانه با این نوع تهدید ارائه شود. جنگ شناختی، در جامعه جهانی امروز با پیچید گیهای فراوان و ابزارهای متعددی همچون جنگ اطلاعاتی، پروپاگاندا و عملیات روانی، به یکی از اصلی ترین چالشهای امنیتی تبدیل شده است. با توجه به تنوع و گستردگی ابزارهای استفاده شده در این نوع جنگ، مانند اینترنت و شبکههای اجتماعی که امکان انتشار سریع و وسیع اطلاعات را فراهم می آورند، نیاز به توسعه و تبیین راهبردهای دفاعی جدید براساس مفاهیم اسلامی بیش از پیش احساس می شود.

فقه اسلام با بهره گیری از منابع اصیل خود یعنی قرآن و سنت، همواره بر اهمیت علم، آگاهی و بصیرت تأکید کرده و پیروان خود را به بررسی و فهم دقیق وقایع و دادهها فراخوانده است. در این راستا، جهاد تبیین نقشی محوری ایفا می کند؛ چراکه هدف از این جهاد، روشن سازی حقایق و تصحیح افکار عمومی است. در شرایطی که اطلاعات نادرست و شایعات میتوانند منجر به خسارتهای جبران ناپذیر اجتماعی و فرهنگی شوند، جهاد تبیین با تأکید بر ابزارهایی همچون بیان عقلانی، ارائه استدلالهای مستند و گفتمان های سازنده، سدی محکم در برابر تهاجم شناختی به شمار می آید.

مسئله اساسی در کاربرد جهاد تبیین به عنوان راهکاری اساسی در فقه اسلامی، نحوه تربیت جامعهای هوشمند و آگاه است که بتواند به طور موثر در برابر حملات شناختی مقاومت کند. این امر مستلزم آن است که جوامع اسلامی به سوی تقویت بسترهای آموزشی و فرهنگی که بر پایه آموزه های قرآنی و سنت نبوی باشند، حرکت کنند. تربیتی که در آن افراد نه تنها به اصول دین خود آشنا باشند، بلکه توانایی تجزیه و تحلیل انتقادی از اطلاعات دریافتی را داشته باشند تا بتوانند از حقایق در مقابل اطلاعات نادرست و گمراه کننده دفاع نمایند.

در نهایت، جهاد تبیین، نه تنها ابزاری برای دفاع از حقایق دینی است، بلکه ابزاری برای تقویت بنیانهای فکری و هویتی جوامع اسلامی محسوب میشود. این مقاله در پی آن است که راهبردهای موثری برای مقابله با تهدیدات فزاینده در عصر اطلاعاتی امروز ارائه دهد و بر ضرورت استقرار راهکارهای ارزش محور و آگاهانه تأکید ورزد.

http://ijp.isca.ac.ir

و معلم مبانی فقهی وجوب جهاد تبیین در مقابله با جنگ شناختی و معلم مبانی فقهی وجوب جهاد تبیین در مقابله با جنگ شناختی پرداختن به موضوع جهاد تبیین در مقابل جنگ شناختی از منظر فقه اسلام، از جهات متعددی اهمیت و ضرورت دارد؛ بهعنوان مثال، حفظ هویت فرهنگی و دینی، ترویج بیداری و آگاهی عمومی، تقویت بنیانهای اجتماعی و فکری، ملاحظات سیاسی و امنیتی، پیشگیری از افراط گرایی و رادیکالیسم و تعامل بین فرهنگی و بین المللی از مواردی است که پرداختن به این موضوع را اجتناب ناپذیر می نماید.

بهطور کلی، بررسی و پرداختن به راهکارهای مواجهه با جنگ شناختی و ضرورت آن از منظر فقه اسلامی، نه تنها موجب حفظ و تقویت هویت و اعتقادات دینی میشود، بلکه بستری برای توسعه و پیشرفت فرهنگی و اجتماعی نیز فراهم می آورد.

مفهومشناسي

۱. جنگ ترکیبی

139

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱ (پیاپی ۶)

مفهومی است که به استفاده همزمان از انواع مختلف ابزارها و روش های جنگی برای رسیدن به اهداف نظامی و سیاسی اشاره دارد. این نوع جنگ به کارگیری همزمان یا متوالی ابعاد مختلفی از جنگ، از جمله جنگ سنتی، جنگ نامتقارن، جنگ سایبری، اطلاعاتی و اقتصادی را شامل می شود.

# ۲. جنگ شناختی<sup>۲</sup>

جنگ شناختی به معنای استفاده از علوم شناختی در هدف قرار دادن قوه شناخت عموم مردم و نخبگان جامعه هدف با تغییر هنجارها، ارزشها، باورها، نگرشها و رفتارها از طریق مدیریت ادراک و برداشت است. جنگ شناختی، نوعی جنگ برای کنترل یا تغییر نحوه واکنش افراد نسبت به اطلاعات دریافتی است و هدف آن فروپاشی دشمن از درون و تحمیل ارائه سیاسی بدون اقدام سخت میباشد. در جنگ

1. Hybrid Warfare

2. Cognitive warfare

شناختی سلاح موشک به نوعی تبدیل به سلاح رسانه می شود؛ بنابراین همه افراد می توانند ابزار و عامل این جنگ باشند، چراکه جنگ تفکر و باورها است (عراقی و دیگران، ۱۴۰۱، ص ۱۴۳).

#### ۳. جهاد تبيين

معنی لغوی جهاد: جِهاد، جنگ مشروع در راه خدا و عنوان یکی از ابواب فقه اسلامی است. جِهاد واژهای عربی است از ریشه (ج ه د) به معنای مشقت، تـلاش، مبالغـه در کار، به نهایت چیزی رسیدن و توانایی (ابن اثیر، ۱۳۶۴، ص ۳۱۹).

معنای اصطلاحی جهاد: مهمترین مفهوم اصطلاحی این واژه در متون دینی، همانند کاربرد عام آن، گونهای خاص از تلاش است، یعنی مبارزه کردن در راه خدا با جان، مال و داراییهای دیگر خود در نبرد با کافران و باغیان، با هدف گسترش و اعتلای اسلام و برپا داشتن شعائر یا دفاع از آن (ابن حزم، ۱۴۰۶). معنای خاص جهاد یعنی تقابل و مبارزه با دشمن همراه با ایثار و از جان گذشتگی.

معنای تبیین: «تبیین» از ریشهٔ بین، در اصل به معنای ایجاد جدایی است (ابن منظور، ۱۴۱۴ق، ص ۶۴. بیان به معنی پردهبرداری از چیزی است. تبیین شیء ارائهٔ «بیان» برای آن است، یعنی ارائه سخنی که تمایزبخش و کاشف شیء است (راغب اصفهانی، ۱۴۱۲، ص ۱۵۷)؛ چنانکه «بیان» در اصل به معنای «آنچه شیء با آن [از غیر خود] جدا می شود» است (ابن منظور، ۱۴۱۴، ص ۶۷. و کاربرد بیان در مورد سخن از آن جهت است که سخن درباره یک شیء، آن شیء را از غیر آن [در توجه و نظر مخاطب]، متمایز می کند.

### مفهوم جهاد تبيين

جهاد تبیین به معنای تلاش مداوم و آگاهانه برای توضیح و تبیین ارزشهای دینی و فرهنگی، و آگاهیبخشی به جامعه در برابر تحریفات و شبهات است. ازاینرو جهاد تبیین به معنای تلاش مجاهدانه همراه با ایثار در بیان حقیقت است. این نوع جهاد بر مبنای استدلالهای منطقی، شواهد قوی و اخلاق اسلامی عمل می کند.

جهاد تبیین به معنای تلاش برای روشن گری و توضیح مبانی دینی بـه منظـور دفـاع از اسلام و دعوت به هدایت است (جوادی آملی، ۱۳۹۵، ص ۱۱۴).

پس از مفهومشناسی اصطلاحات تحقیق و قبل از ورود به بحث اصلی و اثبات جایگاه تکلیفی جهاد تبیین لازم است با اجزای جنگ ترکیبی آشنا شویم. اجزای اصلی جنگ ترکیبی معمولاً شامل موارد زیر هستند: ۱- نیروهای نظامی متعارف و غیرمتعارف؛ این بُعد شامل استفاده از نیروهای نظامی

رسمی و همچنین نیروهای نامنظم یا شبهنظامی است که با روشهای چریکی عمل می کنند. ۲- عملیات اطلاعاتی و روانی؛ در این بعد از جنگ ترکیبی، اطلاعات غلط یا تبلیغات برای تغییر افکار عمومی و تحت تأثیر قرار دادن تصمیم گیریهای سیاسی استفاده می شود.

۳- جنگ سایبری؛ در گیریهای سایبری شامل حمله به زیرساختهای دیجیتال، سیستمهای اطلاعاتی و ارتباطی، و همچنین سرقت یا تخریب اطلاعات می شود.

۴- فشارهای اقتصادی؛ این موضوع شامل تحریمها، انسداد منابع مالی و دیگر ابزارهای اقتصادی برای تضعیف حریف و اعمال فشار بر آن است.

۵- دیپلماسی و نفوذ سیاسی؛ استفاده از ابزارهای دیپلماتیک و نفوذ در نهادهای بینالمللی و ملی برای تغییر سیاستها و قوانین به نفع خود.

جنگ ترکیبی به دلیل طبیعت پیچیده و چندلایه خود، نیازمند هماهنگی شدید و استفاده هوشمندانه از منابع و توانمندیهای مختلف است. این نوع جنگ در پی ایجاد عدم قطعیت و بی ثباتی در جبهه مقابل و بهرهبرداری از ضعفهای او به صورت همزمان در چندین جبهه است.

**تاریخچه جنگ ترکیبی** جنگ ترکیبی مختص این زمان نیست بلکه از همان زمانی که عمال معاویه در شام

http://ijp.isca.ac.ir

طرح بحث

توطئه می کردند و با جنگ روانی و تبلیغاتی به عنوان یک ضلع جنگ ترکیبی بدنبال شکاف در دنیای اسلام بودند و با تزریق پول های ناپاک و خریدن سران قبایل و افراد ذینفوذ، تلاش می کردند مردم را بر علیه حکومت بشورانند و به اصطلاح امروزی، کمپین های اعتراضی راه می انداختند تا حکومت حضرت علی ای را بی پشتوانه مردمی جلوه دهند و پس از موفقیت در این عرصه، جنگ واقعی و نظامی را رقم می زدند، ما شاهد جنگ ترکیبی علیه حکومت علوی امیر المومنین ای بودیم.

مقابله با جنگ ترکیبی نیازمند یک استراتژی جامع و چندجانبه است که شامل رویکردهای نظامی، اقتصادی، سایبری، اطلاعاتی و دیپلماتیک میشود.

در اینجا مختصراً چندین روش کلیدی برای مقابله با این نوع جنگ آورده شده است:

۱- افزایش آگاهی و آموزش: آگاهیبخشی به نیروهای نظامی، مسئولان و عموم
 مردم درباره تهدیدات و شیوههای جنگ ترکیبی اهمیت بسزایی دارد. آموزش
 مهارتهای سایبری، شناسایی اطلاعات نادرست و توانمندسازی دفاعی میتواند قدرت
 مقابله را افزایش دهد. همان گونه که در روایات آمده «العلم سلطان»، آگاهی و قدرت
 بالای علمی در این عرصه موجب برتری و تسلط بر دشمن است. در این روایت علم،
 به صورت مطلق آمده و شامل هر علمی میشود که بنا به مقتضیات زمان و مکان برخی
 از علوم در کانون توجه بیشتری قرار می گیرند.

189

عفة

مبانی فقهی وجوب جهاد تبیین در مقابله با جنگ شناختی

۲- تقویت قابلیتهای سایبری: توسعه و بهبود زیرساختهای امنیت سایبری برای محافظت از سیستمهای اطلاعاتی و شبکههای ارتباطی حیاتی است. این شامل شناسایی و دفع حملات سایبری و واکنش سریع به نفوذها میشود.

۳- بهبود ساختار اطلاعاتی و جمع آوری اطلاعات: ایجاد شبکههای قوی اطلاعاتی و توانایی در تحلیل و تفسیر دادهها برای شناخت به موقع تهدیدات و تصمیم گیری مناسب لازم است.

۴- ارتباطات مؤثر و مبارزه با اطلاعات غلط: ایجاد سیستمهای قوی برای مقابله با پروپاگاندا و اطلاعات نادرست و همچنین ارتباط گیری درست و دقیق با افکار عمومی

برای حفظ روحیه و اعتماد عمومی از اهمیت ویژهای برخوردار است.

۵- همکاری های بین المللی: همکاری و ائتلاف با دیگر کشورها و نهادهای بین المللی برای به اشتراک گذاری اطلاعات و هماهنگ سازی اقدامات دفاعی می تواند به طور چشمگیری اثربخشی مقابله را افزایش دهد.

۶- تقویت مقاومت اقتصادی و اجتماعی: ایجاد انعطاف پذیری در اقتصاد و جامعه به گونهای که در برابر تحریمها یا شوکهای اقتصادی مقاوم باشد. این شامل متنوعسازی اقتصاد و تأمین منابع پایدار از اهمیت بالایی بر خوردار است. و می توان تقویت سرمایه اجتماعی حکومت اسلامی را از مهمترین عوامل مقابله با جنگ ترکیبی دشمن بر شمرد.

٧- آمادگی نظامی انعطاف پذیر: حفظ و آماده سازی نیروهای نظامی با قابلیت مقابله با تهدیدات متعارف و نامتعارف و استفاده از فناوری های جدید برای ارتقاء قدرت دفاعی. این ضرورت از صیغه امر در آیه زیر قابل برداشت است که ظهور در وجوب دارد «وَ أَعِدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّة وَ مِنْ رِباطِ الْحَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوً اللهِ وَ عَدُوً کُمْ وَ دارد «وَ أَعِدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّة وَ مِنْ رِباطِ الْحَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوً اللهِ يُوَتَ إِلَىٰ کُمْ وَ مَاتَنْفِقُوا مِنْ شَیْءِ فی سَبیلِ اللهِ یُوَتَ إِلَیْکُمْ وَ اللهِ یُوَتَ المَد مَنْ قُوَّة وَ مِنْ رِباطِ الْحَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوً اللهِ یُوَتَ إِلَىٰ کُمْ وَ آخَرِينَ مِنْ دُونِهِمْ لاَ تَعْلَمُونَهُمُ الله یَعْلَمُهُمْ وَ ما تُنْفِقُوا مِنْ شَیْءِ فی سَبیلِ اللهِ یُوَتَ اِلَیْکُمْ وَ آنَتُمْ لاَتُظْلَمُونَ» (انفال، ۶۰)؛ برای مقابله با آنها [دشمنان]، هرچه در توان دارید از نیرو و از اسبهای ورزیده آماده سازید، تا به وسیله آن، دشمن خدا و دشمن (شناخته شده) خویش را برا بر ابترسانید! و دشمنان انه مان دیگری غیر از اینها، که شما آنها دا و دشمن (ساحد از نیرو و از و خویش را بترسانید! و دشمنان دیگری غیر از اینها، که شما آنها را (به علت نفاقشان) نمی شناسید و خدا آنها را به ما به انها را (به علت نفاقشان) نمی شاسید و خدا آنها را به علت نفاقشان) نمی شاسیت که و خدا آنها را به منا باز گردانده می شود، و به شما ستم نخواهد شد.

14.

ففه

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۲۰۶۱ (پیاپی ۶)

ازاینرو مقابله مؤثر با جنگ ترکیبی نیازمند تعامل و هماهنگی بین بخشهای مختلف دولت، جامعه و بخش خصوصی است تا بتوان بهطور جامع و مؤثر در برابر این تهدیدات چندجانبه ایستادگی کرد.

پرداختن به همه عناصر جنگ ترکیبی و نحوه مقابله با آن در ظرف این مقاله نمی گنجد؛ ازاینرو تنها به یکی از مهمترین ابعاد آن یعنی جنگ شناختی و نحوه مقابله با آن به وسیله جهاد تبیین می پردازیم. جهاد تبیین به معنای روشنگری و تبیین

حقایق اسلامی برای افراد جامعه، بویژه در برابر دشمنان اسلام یا کسانی که به دلایل مختلف از معارف دینی بیخبر هستند، میباشد. جهاد تبیین بیشتر بر بُعد فرهنگی و علمی تأکید دارد.

# استراتژی جهاد تبیین از منظر قرآن

قرآن کریم اهمیت ویژهای به تبلیغ و بیان حقایق دین و روشنگری در برابر انحرافات میدهد. در رابطه با جهاد تبیین، می توان به توصیههای زیر از قرآن کریم اشاره کرد. این توصیهها غالبا با صیغه امر عنوان شده که ظهور در وجوب دارد (مظفر، ۱۳۷۰، ص ۶۴-۶۳).

# ۱. دعوت به حکمت و موعظه حسنه

آیهٔ «ادْعُ إِلَى سَبِیلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِى هِـىَ أَحْسَـنُ» ١۴١ (نحل، ١٢٥)؛ مسلمانان را موظف به دعوت به سوى راه خدا با حكمت و موعظه نيكو مى كنـد. اين آيه تأكيد دارد كه بيان و توضيح دين با روش هايى مؤثر و دلنشين انجام گيرد.

#### ۲. امر به معروف و نهی از منکر

قرآن تأکید زیادی بر مسئولیت اجتماعی مسلمانان در امر به معروف و نهی از منکر دارد: «وَلْتَکُن مِّنکُمْ أُمَّةً یَدْعُونَ إِلَی الْخَیْرِ وَیَـأْمُرُونَ بِـالْمَعْرُوفِ وَیَنْهَـوْنَ عَـنِ الْمُنکَـرِ» (آل عمران، ۱۰۴)؛ این امر یکی از ابزارهای مهم جهاد تبیین است که از طریق آن افراد به سمت فضایل و ارزشهای الهی هدایت میشوند.

وجوب جهاد تبيين در مقابله با جنگ شناخت

### ۳. روشنگری در مقابل شبهات

قرآن كريم مسلمانان را به بهره گيرى از عقل و برهان در مواجهه با مخالفان و شبهات فرا مىخواند: «وَلَا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتابِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ» (عنكبوت، ۴۶)؛ اين آيه به اهميت استدلال درست و رفتار نيكو در هنگام مباحثه با اهل كتاب تأكيد مىكند.

۴. تبیین حق با استفاده از قرآن «وَأَنَزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ» (نحل، ۴۴)؛ ایـن آیـه بـه پیـامبر اكـرم ﷺ توصیه می كند كه قرآن را برای مردم تبیین و توضیح دهند تا حقایق دین روشن شود.

همانطور كه پیش تر ذكر شد، آیه ۱۲۵ سوره نحل: «اُدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ...»؛ بر اهمیت روشنگرى به شیوهاى حکیمانه تأکید دارد.

۶. تلاش در راه خدا «وَجَاهِدُوا فِي اللهِ حَقَّ حِهَادِهِ» (حج، ۷۸)؛ ایـن آیـه جهـاد در راه خـدا را بـهعنوان یـک وظیفه دینی معرفی می کند.

«وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا كَافَّةً فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي الـدِّينِ وَلِيُنذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ» (توبه، ١٢٢)؛ اين آيه بر اهميت يادگيرى و آموزش دينى و تبيين آن براى ديگران تأكيد دارد.

# ۸. پرهيز از کتمان حقايق

۵. آیات دعوت به حکمت و اندرز نیکو

۷. روشنگری در برابر دشمنان اسلام

«وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِينَاقَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ لَتُبَيِّنَنَهُ لِلنَّاسِ وَلا تَكْتُمُونَهُ» (آل عمران، ۱۸۷)؛ ايس آيه تأكيد مي كند كه اهل كتاب موظف بـه بيـان حقـايق هسـتند و نبايـد آنهـا را كتمـان كنند؛ اين اصل مي تواند براي مسلمانان نيز با مفهوم مشابه صدق كند.

# ۹. ایستادگی در برابر تحریف دین

«إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى مِن بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أَوْلَئِكَ يَلْعَنْهُمُ الله» (بقره، ١٥٩)؛ اين آيه كسانى كـه حقايق را كتمان مىكننـد را محكـوم مىكند، و بر اهميت روشنگرى و تبيين دينى تأكيد دارد.

این آیات نمونههایی از تأکیدهای قرآن بر بیان درست و دفاع از حقایق دینی هستند. هدف اصلی چنین آیاتی، تشویق مسلمانان به استفاده از عقل، روشهای حکیمانه، استدلال قوی، و برخورد نیکو در جهاد تبیین در دعوت به دین و مقابله با انحرافات و شبهات است.

در حقیقت قرآن کریم خود اصلی ترین نقش را در بیان حقایق دارد، جای جای قرآن مملو از بیان حقایق و روشنگری جبهه حق و افشاگری جبهه باطل و منافقان است. دلیل اصلی ضدیت جبهه شیطان از ابتدا با کلام الله مجید، همین روشنگری و افشاگری قرآن کریم است. ازاین رو یکی از نامهای قرآن، بیان است که می فرماید: «هذا بیان للناس». از طرفی هدف از ارسال رسل و برانگیخته شدن پیامبران الهی نیز تبیین و روشنگری و به دنبال آن هدایت است. زحمات طاقت فرسا و مبارزه همه ائمه اطهار ای و زهرای مرضیه که منجر به شهادت این انوار الهی شد، همه در راستای جهاد تبیین بود. این ذوات مقدس، همگی شهید راه جهاد تبیین هستند و حادثه عاشورا و ماجرای سرخ کربلا، جلوه تام و تمام جهاد تبیین بر تارک تاریخ است.

انقلاب اسلامی هم نتیجه تبیین گسترده و عمیقی بود که امام خمینی و یاران خالص و با عزم و اراده ایشان، مجاهدانه انجام دادند، و علت اصلی دشمنی مستکبران با این نظام الهی دقیقا همین است، چون جهاد تبیین باعث رسوایی شیاطین عالم و در رأس آنها شیطان بزرگ، آمریکای جنایتکار است.

# جهاد تبيين در روايات

روایات نیز اهمیت زیادی به تبیین صحیح دین و دفاع از عقایـد و ارزشها میدهنـد. در ادامه به چند روایت اشاره میشود که اهمیت آموزش و تبلیغ درست آموزهای اسـلامی را نشان میدهند.

پیامبر اسلامﷺ فرمودند: «بَلِّغُوا عَنِّي وَلَوْ آيَةً...» (بخاری، ۱۴۲۲ق، ح ۳۴۶۱). ایـن روایـت به اهمیت آموزش و انتقال معرفت دینـی حتـی بهانـدازه یـک آیـه اشـاره دارد و تأکیـد میکند که هر مسلمان در حد توان خود مسئولیت دارد تا حقایق دینی را منتقل کند.

همچنین فرمودند: «نَضَّرَ اللهُ امْرَأْ سَمِعَ مَقَالَتِي فَوَعَاهَا وَأَدَّاهَا كَمَا سَمِعَهَا...» (ترمذی، ۱۳۹۵ق، ح ۲۶۵۸. در این حدیث به اهمیت شنیدن، فهمیدن و انتقال دقیق پیامهای دینی تأکید شده است.

امام على الله فرمودند: «مَا أَخَذَ اللَّهُ عَلَى أَهْلِ الْجَهْلِ أَنْ يَتَعَلَّمُوا حَتَّى أَخَذَ عَلَى أَهْلِ الْعِلْمِ أَنْ يُعَلِّمُوا • • • (نهج البلاغه، نامه ٣١). اين سخن اهميت تبيين درست دين توسط عالمان دينى و مسئوليت آنان در قبال جامعه را نشان مىدهد.

در جایی دیگر نیز فرمودند: «یَا کُمَیْلُ، مَا مِنْ حَرَکَةٍ إِلَّا وَأَنْتَ مُحْتَاجٌ فِیهَا إِلَی مَعْرِفَةٍ» (حلّی، ۱۴۰۷ق، ص ۲۱۵). این روایت بر ضرورت شناخت و درک کامل از دین برای هر نوع حرکت و اقدام در زندگی تأکید میکند که شامل تبیین صحیح دین نیز میشود.

امام باقر ﷺ می فرمایند: «اذا ظهر العلم ارتفع الجهل ...» (حر عاملی، ۱۴۱۴ق، ص ۱۳۴). این حدیث بر این نکته تأکید دارد که با گسترش علم و دانش دینی، جهل و ناآگاهی از بین می رود، که یکی از اهداف جهاد تبیین است.

و نیز می فرماید: «مَنْ عَلَّمَ بَابَ هُـدًی، فَلَـهُ مِثْـلُ أَجْرِ مَـنْ عَمِـلَ بِـهِ» (صدوق، ۱۴۰۶ق، ص ۲۰۶). این روایت بر توانمندسازی دیگران در فهم و عمل به دین و دریافت اجـر برابـر با آنان تأکید دارد.

امام صادق الله مى فرمايد: «عليكم بالتفقه فى الدين و لاتكونوا أعرابا، فإن من لم يتفقه فى الدين لم يعرف السماء من الأرض ••• (كلينى، ١٤٠٧، ص ٣١). اين روايت بر اهميت فهم درست دين و آگاهى افراد از عقايد و احكام تأكيد دارد و نشان مى دهد كه تبيين دين نيازمند فهم عميق است.

امام كاظم الله فرمودند: «تَفَقَّهُوا فِي دِينِ اللهِ، فَإِنَّ الْفِقْهَ مِفْتَاحُ الْبَصِيرَةِ وَتَمَامُ الْعِبَادَةِ وَالسَّبَبُ إِلَى الْمَنَازِلِ الرَّفِيعَةِ» (طبرسى، ١٣٨٥، ص ٣٧). اين روايت به اهميت فهم دينى به عنوان كليد بينش و راهى براى دستيابى به درجات عالى اشاره دارد.

این روایات به وضوح نشان میدهند که در اسلام تبیین و انتقال دقیق و درست معارف دینی و دفاع از آن در برابر انحرافات و سوءتفاهمها از اهمیت فوقالعادهای برخوردار است و بر مسئولیت فردی و اجتماعی عالمان و آگاهان دینی تأکید می شود.

هدف این احادیث، تشویق مسلمانان به یادگیری و آموزش مستمر و مسئولانه معارف اسلامی است.

از آیات و روایات فوقالذکر می توان پی به ضرورت جهاد تبیین، بلکه وجوب آن نمود. افزون بر اینها از آنجاکه جهاد تبیین، یکی از مصادیق جهاد محسوب می شود، تمام آیات و روایاتی که جهاد را واجب می داند نیز شامل جهاد تبیین هم می شود.

## جهاد تبيين در نهج البلاغه

حضرت على الله در خطبه ۵۰ نهجالبلاغه، به موضوع جهاد تبيين به بهترين شكل پرداخته است:

«إِنَّمَا بَدْءُ وُقُوعِ الْفِتَنِ أَهْوَاءٌ تُتَبَعُ وَ أَحْكَامٌ تُبْتَدَعُ، يُخَالَفُ فِيهَا كِتَابُ اللهِ وَ يَتَوَلَّى عَلَيْهَا رِجَالٌ رِجَالٌ عَلَى غَيْرِ دِينِ اللهِ. فَلَوْ أَنَّ الْبَاطِلَ خَلَصَ مِنْ مِزَاجِ الْحَقِّ لَمْ يَحْفَ عَلَى الْمُرْتَادِينَ، وَ لَوْ أَنَّ الْحَقَّ خَلَصَ مِنْ لَبْسِ الْبَاطِلِ انْقَطَعَتْ عَنْهُ أَلْسُنُ الْمُعَانِدِينَ، وَ لَكِنْ يُوْحَدُ مِنْ هَذَا ضِغْتٌ وَ مِنْ هَذَا ضِغْتٌ فَيُمْزَجَانِ، فَهُنَالِكَ يَسْتَوْلِى الشَّيْطَانُ عَلَى أَوْلِيَائِهِ وَ يَنْجُو الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَ اللهِ الْحُسْنى»

آغاز پیدایش فتنه ها پیروی از هوا و هوس ها و بدعت هایی است که با کتاب خدا مخالفت دارد و گروهی (چشم و گوش بسته یا هواپرست آگاه) به پیروی آنان برمی خیزند و برخلاف دین خدا از آنها حمایت می کنند. اگر باطل از آمیختن با حق جدا می گردید بر کسانی که طالب حقّند پوشیده نمی ماند. و اگر حق از آمیزه باطل پاک و خالص می شد زبان دشمنان و معاندان از آن قطع می گشت. ولی بخشی از این گرفته می شود و بخشی از آن و این دو را به هم می آمیزند و اینجا است که شیطان بر دوستان و پیروان خود مسلّط می شود و تنها کسانی که مشمول رحمت خدا بودند از آن نجات می یابند.

در این خطبه، حضرت از دلایلی که انسانها راه را گم می کند، رفتن بهسوی هوای نفس میدانند. و دیگران از آنجاکه میخواهند به خواستههای پلید خود برسند، فضا را بـه هم میریزند و تاریک می کننـد، ذهن.ها را مشـوش می کننـد، شـبههافکنی و شبههزایی

http://ijp.isca.ac.ir

ک محمد مبانی فقهی وجوب جهاد تبیین در مقابله با جنگ شناختی 5 محمد مبانی فقهی وجوب جهاد تبیین در مقابله با جنگ شناختی می کنند، دلیل ریزش افراد در جوامع اسلامی همین أَهْوَا لا تُتَّبَعُ وَ أَحْكَامٌ تُبَتَدَعُ است. این برساختها و دروغهایی است که دیگران طرح می کنند و پشت آن هم هوا وهوس ها و خواسته های پلیدی است که دارند. یُخَالَفُ فِیهَا کِتَابُ اللهِ وَ یَتَوَلَّی عَلَیْهَا رِجَالٌ رِجَالٌ عَلَی غَیْرِ دِینِ اللهِ. زمینه این تاریک کردن و شبههافکنی و مه آلود کردن فضا این است که جوانان به چیزی غیر از دین پناه ببرند و در مسیر غیر حق قرار گیرند. فَلَوْ أَنَّ الْبَاطِلَ خَلَصَ مِنْ مِزَاجِ الْحَقِّ. همه کسانی که در مقابل حق قرار می گیرند، کمی از حق را می گیرند؛ اما پشت حق پنهان می شوند تا باطل خودشان را مطرح کنند.

گاهی شاهد هستیم، افرادی برای رسیدن به اهداف پلید و ناپاک خود، شعارهای بسیار زیبا همچون دفاع از حقوق بشر، آزادی، روشنگری و ایجاد «فضای باز» را سر میدهند، اما پشت این شعارها زیبا پنهان میشوند، تا به هدف خود برسند و اگر در مقابل این حمله، شناختی که ذهنها و قلبها را هدف قرار داده، جهاد تبیین نباشد دشمن با شعارهای به ظاهر زیبا، ناحق را حق جلوه خواهد داد و در این نبرد مذموم پیروز می شود.

دراین خصوص با موارد زیادی روبهرو هستیم به گونهای که امروز بهجای هنرمند متعهد و مسئول؛ عنوان حکومتی می گذارند، اما وطن فروش بیگانه ستا که از دلارهای دشمن ارتزاق می کند، را نیروی مستقل می نامند. جاسوسی سیاسی را عنوان زندان سیاسی می گذارند، هرزگان را که زیر چتر صهیونیستها و سعودی ها قرار دارند، بهعنوان خوانندگان بدون مرز می نامند. همچنین اسم قاتلان مرزبانی را مبارزان مدنی می گذارند، کسانی که اموال مردم را به غارت می برند، معترضان مظلوم می گذارند. برای اینکه وجه اسلامی را در این عناوین به کار نگیرند از عناوین انسانی استفاده می کنند به گونهای که به محکومان قتل و غارت، بی گناهان قربانی می گویند، اما مدافعان اسلام را که از ناموس انسانها و از انسانهای بی دفاع، دفاع می کنند، مدافعان اسد می نامند. همچنین افرادی که عاشقانه، مجاهدانه وارد عرصه شده و برای دفاع از سلامت جامعه در عرصه اجتماعی حضور می یابند، به آنها ساندیس خور می گویند، همچنین ا معتقد سال سوم، شماره دوم، باییز و زمستان ۲۰۶۱ (پیابی <sup>ع</sup>)

می گویند، عیاشان خوش گذران را وطن پرست گذاشتهاند. نامهای زیبایی که بر جبهه باطل مي گذارند، باعث مي شود حق و باطل را با هم آميخته و مردم دچار سر در گمی شوند.

اينجاست كه جهاد تبيين آغاز مي شود و مي تواند دشمنان را رسوا كند.

فَلَوْ أَنَّ الْبَاطِلَ خَلَصَ مِنْ مِزَاجِ الْحَقِّ لَمْ يَخْفَ عَلَى الْمُرْتَادِينَ، حال اكّر ما بتوانيم اين درآمیختگی را تفکیک کنیم و بگوییم کجا باطل و کجا حق است، دیگر طالبان حق بـه ترديد نمي افتند.

وَ لَوْ أَنَّ الْحَقَّ خَلَصَ مِنْ لَبْسِ الْبَاطِلِ انْقَطَعَتْ عَنْهُ أَلْسُنُ الْمُعَانِدِينَ، واكدر لباس باطل را از تن حق بيرون بياوريم، اگر جهاد تبيين را انجام دهيم، همه معانديني كه با تسلط بر رسانه ها زبانشان باز شده تا جو تبليغي ضد دين را به راه بيندازند، رسوا خو اهند شد.

با این اوصاف جهاد تبیین جایگاه رفیع و مهمی دارد. وقتی صحبت از جهاد تبیین 144 de بيان مي شود ما با يک ميدان روبهرو هستيم. در اين ميدان دو طرف داريم، يک طرف حق و طرف دیگری باطل است، جبهه، جبهه حق و باطل است. یکسو جبهه یزید، ببانى فقهى وجوب جهاد تبيين در مقابله با جنگ شناختر عبيدالله زياد، عمر سعد، خولي، شبث ابن ربعي و شمر ... است و سوى ديگر حضرت اباعبدالله، حضرت على اكبر، ابوالفضل العباس، قاسم، حبيب العظ است.

## اصول و قواعد فقهی

در فقه اسلامی، مقابله با تهدیدات و دشمنی ها به عنوان یک اصل اساسی مطرح شده است. برای توجیه فقهی ضرورت مقابله با جنگ ترکیبی دشمن، و ضرورت جهاد تبیین می توان به چندین دلیل و اصل فقهی استناد کرد که بر گرفته از آیات قرآن وعمومات و اطلاقات ادله است:

۱- اصل دفاع: یکی از مهمترین اصول فقهی، اصل دفاع است. براساس این اصل، هر فرد یا جامعهای حق دارد در برابر تجاوز و تهدیدات، از خود دفاع کند. این اصل در آیات و روایات متعددی مورد تأکید قرار گرفته است. به عنوان مثال، خداوند

مى فرمايىد: «وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللهَ لا يُحِبُّ الْمُعْتَلِينَ» (بقره، ١٩٠)؛ و در راه خدا با كسانى كه با شما مى جنگند، بجنگيد و از حد تجاوز نكنيد؛ زيرا خدا تجاوزكاران را دوست ندارد. اين آيه به وضوح مجوز دفاع در برابر متجاوزان را صادر مى كند و جنگ تركيبى نيز نوعى تجاوز و تهديد محسوب مى شود.

- ۲- اصل حفظ نظام و مصالح عمومی: در فقه اسلامی، حفظ نظام و مصالح عمومی جامعه از اهمیت ویژهای برخوردار است. جنگ ترکیبی به دلیل گستردگی و پیچیدگی، میتواند نظام اجتماعی، اقتصادی و سیاسی جامعه را به خطر بیندازد. بنابراین، مقابله با آن به منظور حفظ مصالح عمومی و جلوگیری از فروپاشی نظام، یک ضرورت فقهی محسوب میشود.
- ۳- قاعده نفی سبیل: این اصل بیانگر آن است که نباید به دشمنان اجازه داد تا بر مسلمانان تسلط یابند. «وَلَنْ یَجْعَلَ اللهُ لِلْكَافِرِینَ عَلَی الْمُؤْمِنِینَ سَبِیلًا»؛ و خداونـد هرگز کافران را بر مؤمنان تسلطی نداده است (نساء، ۱۴۱). جنگ ترکیبی یکی از ابزارهای دشمن برای نفوذ و تسلط بر جامعه اسلامی است؛ بنابراین مقابله با آن به منظور تحقق اصل نفی سبیل، ضروری است.
- ۴- اصل مقابله به مثل: این اصل در قرآن بیان شده است: «فَمَنِ اعْتَدَی عَلَیْکُمْ فَاعْتَدُوا عَلَیْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَی عَلَیْکُمْ» (بقره، ۱۹۴) مختلف و پیچیده در جنگ ترکیبی استفاده می کند، مقابله به مثل اقتضا می کند که مسلمانان نیز از تمامی ابزارها و روش های ممکن برای دفاع از خود استفاده کنند.

# قدمهای مهم جهاد تبیین

141

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۲۰۶۱ (پیاپی ۶)

خنجری به ظاهر حلقومی را قطع نکند، اما امروز شمرها، حلقوم فرهنگی ما را مورد هدف قرار دادهاند، خولیها و شبث ابن ربعیها در میدان هستند. پس در جهاد تبیین اولین مسئله، در میدان حضور داشتن و شناخت دشمن است.

دشمن برای ما همه چیز آماده کرده است، هم اینک دست کم ۴۵ شبکه وجود دارد که علیه حق ایستادهاند، حتی شبکه شیعه دارند و روایات اهل بیت الل را میخوانند اما در این شبکه شیعی، ملکه انگلیس مقدس و از نوادگان حضرت زهر اللی معرفی می شود، در لندن برای قمه زدن، پلیس محافظ می گذارند و آمبولانس خبر می کنند. باید دقت شود. اگر دقت شود، خواهید دید که دشمن چه چیزها را تبلیخ می کند تا شیعه را تضعیف کند، پس دشمن همه امکانات را به میدان آورده است.

«أَلَا وَ إِنَّ الشَّيْطَانَ قَدْ جَمَعَ حِزْبَهُ وَ اسْتَجْلَبَ خَيْلَهُ وَ رَجْلَهُ» (نهج البلاغه، خطبه ١٠).

پس اول باید دشمن را بشناسیم و دوم رزم بلد باشیم. یعنی باید شیوه مقابله با دشمن را بدانیم که چه سلاحی به کار میبرد ما هم از همان امکانات علیه او استفاده کنیم (سنگری، ۱۴۰۱).

# اركان جهاد تبيين

جهاد تبیین، به معنای روشن سازی و تبیین حقیقت ها و مقابله با شبهات و افسانه های غلط، دارای ارکان و عناصر مهمی است که باید به آنها توجه شود. این ارکان معمولاً شامل موارد زیر می شوند:

۱. شناخت و آگاهی: برای تبیین مؤثر، شخص باید دانش کافی و شناخت دقیقی از موضوع و مسائل پیرامون آن داشته باشد. بدون اطلاعات معتبر و آگاهی کامل از موضوع، تبیین به درستی انجام نخواهد شد.

۲. توانایی تحلیل و استدلال: این رکن شامل قدرت نقد و تحلیل اطلاعات و استفاده از استدلالهای منطقی برای تبیین و روشنسازی موضوعات است. استدلالهای قـوی و منطقی میتواند به پذیرش بهتر پیام کمک کند.

۳. قدرت ارتباط و بیان: برای انتقال مفاهیم به دیگران، داشتن مهارت های ارتباطی

و توانایی در بیان درست و شفاف اهمیت دارد. این شامل مهارتهای گفتاری و نوشتاری میشود.

۴. صداقت و امانتداری: یکی از اصول مهم در جهاد تبیین، صداقت در ارائه اطلاعات و امانتداری در نقل مطالب است. تحریف یا گزینش مغرضانه اطلاعات می تواند منجر به بی اعتمادی شود.

۵. آگاهی از مخاطبان: شناخت نیازها، مشکلات و سطح دانش مخاطبان برای تطبیق پیام با آنها ضروری است. این آگاهی به مؤثر تر شدن فرایند تبیین کمک می کند. این ارکان به هر فردی که قصد انجام جهاد تبیین را دارد کمک می کند تا بتواند به

یک و می بر و معتبر، حقیقت ها را به دیگران منتقل کند و در مقابله با اطلاعات نادرست و گمراه کننده موفق تر عمل کند.

اهداف جهاد تبیین ۱. حفظ هویت دینی و فرهنگی: مقابله با تلاش همایی که قصد تضعیف ارزش هما و باورهای اسلامی را دارند. ۲. افزایش آگاهی عمومی: بهبود سطح دانش و بینش جامعه در مورد واقعیات دینی و فرهنگی برای توانمندسازی آنها در تشخیص حق از باطل. ۳. تقویت وحدت و انسجام جامعه اسلامی: مقابله با اختلافافکنی هما و شمایعات که

هدفشان ایجاد تفرقه و نفاق در جامعه است.

# راهبرد فقه و اخلاق اسلامی در جهاد تبیین

فقه اسلامی بر اصول صداقت، انصاف، و حکمت تأکید دارد. در جهاد تبیین، تأکیـد بر ارائه اطلاعات صحیح و معتبر براساس منابع اسلامی معتبر از اهمیت بـالایی برخوردار است. همچنین، استفاده از روشهای اخلاقی در مواجهه با دیدگاههای مخالف ضروری است. راهکارهایی که در جهاد تبیین پرداختن به آنها ضرورت دارد عبارتند از: ۱. تقویت آموزش دینی و فرهنگی بـا استفاده از مراکـز آموزشـی و رسانهها بـرای ت معلية سال سوم، شماره دوم، بأييز وزمستان ١٠٦١ (پيابى ٤)

گسترش آگاهیهای صحیح و ریشهای درباره مسائل دینی و فرهنگی. ۲. تولید محتوای رسانهای باکیفیت، مستند، جذاب و دقیق که قادر بـه جـذب اذهـان عمومی باشد.

۳. برگزاری نشستها و کارگاهه ای آموزشی جهت بحث و تبادل نظر در مورد مسائل روز و چالشهای فرهنگی با حضور کارشناسان و متخصصان.

۴. استفاده از فناوریهای نوین و بهره گیری از اینترنت و شبکههای اجتماعی بـرای رسیدن به مخاطبان گسترده و انتشار اطلاعات صحیح.

البته در این رهگذر با چالشهایی از قبیل: مقابله با حجم بالای اطلاعات نادرست و شایعات، مدیریت اختلافات داخلی و رسیدن به وحدت کلمه در جامعه اسلامی و حفظ جذابیت و بهروز بودن روشهای ارائه محتوا روبرو خواهیم بود که توجه به این چالشها در پیشبرد اهداف جهاد تبیین ضروری است.

## مقایسه احکام جهاد نظامی در اسلام با جهاد تبیین

برای مقایسه احکام و ویژگیهای جهاد نظامی با جهاد تبیین از منظر فقه اسلام، ابتدا بایـد به تعریف و چند ویژگی هر یک از این جهادها بپردازیم. در این زمینه، منابع فقه اسلامی شامل قرآن، سنت پیامبر اسلامﷺ، و آراء فقهای شیعه و سنی مفید خواهند بود.

## ۱. جهاد نظامی

جهاد نظامی بـه هـر گونـه تـلاش مسـلحانه در راه خـدا بـرای دفـاع از سـرزمینها و مسلمانان در برابر تهاجم دشمنان اسلام اشاره دارد. این نوع جهاد در قرآن و سنت تأکید فراوانی دارد و بهعنوان یکی از واجبات کفایی معرفی شده است.

#### ۲. انواع جهاد نظامی

قبل از مقایسه جهاد نظامی با جهاد تبیین توجه به ایـن نکتـه اهمیـت دارد کـه در فقـه اسلام به دو نوع جهاد اشاره شده است: جهـاد دفـاعی و جهـاد ابتـدایی. منظـور از جهـاد

http://ijp.isca.ac.ir

ی محمد میانی فقهی وجوب جهاد تبیین در مقابله با جنگ شناختر تعلیم دفاعی پیکار با دشمنانی است که به سرزمین های اسلامی هجوم آورده اند (شهید ثانی، ۱۴۳۳ق، ص ۸). این نوع از جهاد به منظور دفاع از اسلام (طوسی، ۱۳۸۷ق، ص ۸) و سرزمین های اسلامی (نجفی، ۱۳۶۲، ص ۴) انجام می شود. جهاد دفاعی در مقابل جهاد ابتدایی قرار دارد که منظور از آن جنگی است که مسلمانان، خود آغاز گر آن اند و به منظور دعوت مشرکان و کفار به اسلام صورت می گیرد (صرامی و عدالت نژاد، ۱۳۸۶، ص ۴۳۴). لازم به ذکر است که این دو نوع جهاد در برخی احکام تفاوت هایی دارند که براساس آنها جهاد نظامی ابتدایی از موضوع بحث خارج است و فقط جهاد نظامی دفاعی است که در مقایسه با جهاد تبیین قرار می گیرد

۳. ویژگیهای جهاد نظامی دفاعی

۱-۳. نیاز به اجازه حاکم شرع

جهاد نظامی مستلزم فرمان و اجازه حاکم شرع است. بدون این اجازه، اقدام به جهاد نظامی از نظر فقه مردود است (کلینی، ۱۴۰۷ق، ص ۲۲). از آنجاکه جهاد یک وظیفه عمومی است، ولی فقیه یا حاکم اسلامی در نظام جمهوری اسلامی وظیفه اعلام جهاد را بر عهده دارد. در فقه شیعه، جهاد تنها با اجازه حاکم شرع واجب می شود (طوسی، ۱۴۰۰ق، ص ۳۴۴)؛ بنابراین در شرایط عادی، هر فرد بدون دریافت دستور از ولی فقیه یا مقام حاکم نمی تواند اقدام به جهاد کند.

۲-۳. عوامل و شرايط خاص

جهاد نظامی زمانی مشروع است که دشمن به مسلمانان حمله کرده باشد و برای دفاع از خود لازم باشد (طوسی، ۱۳۸۷ق، ص ۳۰۰)، و یا برادران مسلمان نیاز به کمک داشته باشند. جهاد نظامی میتواند در چهارچوب دفاع از مسلمانان، دفاع از اسلام، یا حتی برای اجرای عدالت است.

«وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلا تَعْتَدُوا إِنَّ اللهَ لا يُحِبُّ الْمُعْتَلِاينَ» (بقره،١٩٠) در این آیه، مسلمانان به جهاد علیه کسانی که با آنان میجنگند، امر شدهاند.

### ۳-۳. مكلفين به جهاد نظامي

مردان بالغ قادر به جنگ هستند. طبق نظر فقهای شیعه، جهاد نظامی یک وظیفه عمومي است كه از طرف حاكم شرع (ولي فقيه در نظام جمهوري اسلامي ايران) به همه مسلمانان اعلام مي شود، اما مردان بالغ، آزاد، و توانا به جنگ مكلف به انجام آن هستند و زنان و کودکان از شرکت در جنگ معاف هستند، مگر در شرایط ضروری و دفاع از خویشتن. در صورتی که جهاد بهعنوان جهاد دفاعی و ضروری باشد، حتی افراد غیرمسلمان در سرزمین های اسلامی نیز باید در دفاع از جامعه اسلامی مشارکت کنند. افراد معذور و کسانی که توانایی جسمی کافی ندارند، مانند افراد بیمار یا سالخورده، معمولاً از این تکلیف معاف هستند.

## جهاد تبيين

107 جهاد تبیین به تلاش برای روشنگری و تبیین مفاهیم و تعالیم اسلام در میان مسلمانان و de غیرمسلمانان به منظور رفع شبهات و ترویج آموزههای صحیح اسلامی گفته میشود. مباني فقهي وجوب جهاد تبيين در مقابله با جنگ شناختي ویژگی،های جهاد تبیین عبارتند از: ۱. همگانی و مستمر: برخلاف جهاد نظامی که محدود به شرایط خاص است، جهاد تبيين براي همه مسلمانان در هر زمان و مكاني بهطور مستمر مورد تأكيد قرار دارد (سوره نحل، آيه ١٢٥).

۲. عدم نیاز به اجازه خاص: این نوع جهاد نیاز به اجازه خاص از طرف حاکم شرع ندارد و همه مسلمانان بهعنوان نیروی فرهنگی و فکری در آن مشارکت دارند.

۳. رشد فكرى و علمى: هدف از جهاد تبيين، مقابله با شبهات فكرى و رشد و ارتقاء سطح علمي و ديني جامعه اسلامي است (مطهري، ١٣٩٠، ص ١٥٣).

### مقايسه جهاد تبيين و جهاد نظامي

۱. مقایسه در هدف و ماهیت: هدف جهاد نظامی دفاع از قلمرو و جامعه اسلامی در

برابر تهاجمات فیزیکی است، در حالی که جهاد تبیین تمرکز بر روشن گری و دفاع فکری در برابر شبهات دارد.

۲. مقایسه در اجازه و شرایط: جهاد نظامی نیازمند اجازه حاکم شرع و شرایط خاصی است، اما جهاد تبیین عمومیتر و بدون نیاز به اجازه خاص میباشد.

۳. مقایسه در دامنه فعالیت: جهاد نظامی محدود به مواقع و مکان های خاص است، اما جهاد تبیین در همه جا و همه وقت قابلیت اجرا دارد.

۴. مقایسه در مکلفین جهاد: در جهاد تبیین همه مسلمانان مکلف هستند. جهاد تبیین یک وظیفه عمومی است که به تمام مسلمانان اعم از زن و مرد، جوان و پیر واجب است. این نوع جهاد اجتماعی و مستمر است و به تلاش مستمر برای تبیین و نشر آموزههای دینی و مقابله با شبهات و تحریفات در جوامع اسلامی می پردازد. ولی از آنجا که علم و آگاهی یکی از ارکان اصلی جهاد تبیین است، بهنظر می رسد که علمای دین مسئولیت بیشتری در این زمینه دارند. آنها باید در برابر سؤالات و شبهات علمی و دینی پاسخ گو باشند و در ترویج معارف صحیح دینی نقش برجستهای ایفا کنند؛ بویژه در زمان هایی که شبهات در زمینه های فقهی، کلامی و تاریخی مطرح می شود، علما باید فعال تر از دیگران باشند. همچنین تمام کسانی که در عرصه تبلیغ دینی، فرهنگی، اجتماعی یا

104

ففه

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۲۰۶۱ (پیاپی ۶)

رسانهای فعالیت دارند، باید در راستای جهاد تبیین قرار گیرند و از هر فرصتی برای نشر آموزههای دینی استفاده کنند. البته در زمانی که جامعه اسلامی با تهدیدات فرهنگی، رسانهای یا سیاسی مواجه است، حتی افراد غیرمتخصص نیز موظف به شرکت در جهاد تبیین هستند. این نوع جهاد هیچ گونه محدودیتی از نظر زمان یا مکان ندارد و در هر شرایطی می توان از ابزارهای مختلف برای جهاد تبیین استفاده کرد. در این شرایط، جهاد تبیین جزء واجبات فردی و اجتماعی است و در شرایط مختلفی که تهاجم فرهنگی وجود دارد، مسلمانان باید برای تبیین حقایق تلاش کنند (مطهری، ۱۳۹۰، ص ۱۵۲۰.

۵. مقایسه در تلفات: در جهاد نظامی، وقتی یک نفر از نیروهای خودی کشته میشود نهایتا یک نفر از لشکر کم میشود، اما در جنگ شناختی یک نفر از سپاه

خودی کم و همزمان به سپاه دشمن افزوده می شود و در خدمت اهداف تاکتیکی و استراتژیک او قرار می گیرد.

مقایسه احکام تکلیفی در جهاد نظامی و جهاد تبیین

از دیدگاه فقه اسلامی، مقابله با جنگ میدانی باید با رعایت اصول خاصی مانند اماندادن به دشمن، رعایت حقوق اسرا، و جلو گیری از کشتار غیرنظامیان انجام شود. این اصول در فقه جهاد مورد بحث قرار گرفتهاند؛ به عنوان مثال، در کتاب های فقهی به مسائلی مانند «احکام اسیران» و «جهاد با دشمن» پرداخته می شود.

اما حکم تکلیفی افراد در جنگ شناختی را می توان با توجه به اصول کلی فقه اسلامی و اخلاق دینی بررسی کرد. گرچه متون فقهی کلاسیک به صورت مشخص به احکام مبارزه در جنگ شناختی نپرداخته اند اما افراد در مقابله با جنگ شناختی باید براساس اصول شرعی و اخلاقی اسلامی عمل کنند، که شامل صداقت، احترام به حریم خصوصی، پرهیز از افساد و داشتن نیت خالص و مشروع است. این اصول نه تنها در فضای حقیقی بلکه بویژه در محیطهای مجازی و دیجیتال که امکان انتشار سریع و گسترده ی اطلاعات وجود دارد، باید رعایت شوند. با توجه به پیشرفت سریع فناوری های ارتباطی و اطلاعاتی، فقیهان معاصر نیز می توانند با بررسی و اجتهاد جدید، رهنمودهای دقیق تری را برای مسلمانان در این عرصه ارائه دهند.

## نتيجه گيرى

امروزه دشمن برای رسیدن به مقاصد شوم خود فقط اکتفا به جنگ نظامی نمی کند، بلکه متوسل به جنگ ترکیبی میشود.

جنگ شناختی یکی از پیچیده ترین مصادیق جنگ ترکیبی است که با استفاده از رسانهها و اطلاعات و فضای مجازی، به تغییر درک و شناخت عمومی می پردازد و سعی دارد تا با تزریق اخبار نادرست و دادههای تحریف شده، به تخریب بنیان های فکری و اعتقادی جوامع بپردازد.

این جنگ که از انواع جنگهای مدرن به حساب می آید، نیازمند فهم دقیق و تقابل هوشمندانه است.

فقه اسلام به عنوان یک نظام جامع حقوقی و اخلاقی، با ارائه راهکارهایی همچون جهاد تبیین می تواند به مقابله با این چالش بپردازد. جهاد تبیین به معنای تلاش مداوم و آگاهانه برای توضیح و تبیین ارزش های دینی و فرهنگی، و آگاهی بخشی به جامعه در برابر تحریفات و شبهات است.

قرآن کریم و روایات معصومین ﷺ، اهمیت ویژهای بـه تبلیـغ و بیـان حقـایق دیـن و روشنگری در برابر انحرافات میدهند.

برای اثبات وجوب مقابله با جنگ ترکیبی دشمن و ضرورت جهاد تبیین می توان به چندین قاعده و اصل فقهی از جمله، اصل دفاع، اصل حفظ نظام و مصالح عمومی، قاعده نفی سبیل و اصل مقابله به مثل استناد کرد. جهاد تبیین و جهاد نظامی اگرچه که هر دو با هدف دفاع از کیان اسلام انجام می شود ولی از برخی جهات مثل ماهیت، ویژگی های مکلفین، اذن حاکم شرع، دامنه فعالیت و نوع تلفات تفاوت دارد.

فهرست منابع

طبرسی، علی بن حسن. (۱۳۸۵). مشکاة الانوار. نجف: کتابخانه حیدریه. طوسی، محمد بن حسن. (۱۳۸۷ق). المبسوط (ج۲، چاپ سوم). تهران: المکتبه المرتضویه. طوسی، محمد بن حسن. (۱۴۰۰ق). النهایة (ج۲، چاپ دوم). بیروت: دارالکتب العربی. عراقی، عبدالله؛ بیدگلی، محمد؛ رجبی ده برزوئی. (۱۴۰۱). واکاوی اهداف جنگ شناختی دشمن و راهکارهای تابآوری مقابله با آن با تأکید بر آموزههای قرآن، فصلنامه علمی مطالعات دفاع مقدس، شماره ۳۲.

مطهری، مرتضی. (۱۳۹۰). آزادی معنوی. تهران: انتشارات صدرا.

مظفر، محمدرضا. (۱۳۷۰). اصول الفقه (ج۱، چاپ چهارم). قم: مرکز انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی.

نجفی، محمدحسن. (۱۳۶۲). جواهر الکلام (ج۲۱، چاپ هفتم). بيروت: دار إحياء التراث العربي.

المعالية الل سوم، شماره دوم، باييز و زمستان ١٠٦١ (بيابي ٤)

101



## **Religious Democracy: A Link Between Divine Values and Popular Will**<sup>1</sup>

Mahdi Lotfi



Assistant Professor, Department of Political Science, Osul al-Din Faculty, Tehran, Iran mlotfi1079@gmail.com

## Abstract

Religious democracy is a modern model of governance that seeks to establish a link between divine principles and the popular will. This model, while upholding religious values, recognizes the people's right to choose and participate. Unlike secular democracies, which derive legitimacy solely from the majority vote, religious democracy defines public participation within the framework of religious values. The central challenge of this model is to strike a balance between religious requirements and the people's will in the governance process. What is the role of the people in religious democracy, and how can a balance be maintained between divine principles and public will? In this system, the people are one of the main pillars of political power, and their participation plays a significant role in decision-making; at the same time, religious principles determine and guide the overall framework of governance. This study examines the opportunities and challenges of religious democracy, its role in enhancing public participation and preserving religious values, and explores how it can be realized in the

https://doi.org/10.22081/ijp.2025.71482.1063

\* **Publisher**: Islamic Propagation Office of the Seminary of Qom (Islamic Sciences and Culture Academy, Qom, Iran). **\*Type of article**: Research Article

**Received:** 2025/04/02•Revised: 2025/05/23•Accepted: 2025/06/11•Published online: 2025/06/22

<sup>1.</sup> Lotfi, M. (2022). Religious democracy: A link between divine values and popular will. *Jurisprudence and Politics*, *3*(6), pp. 159-192.

Islamic Republic of Iran. Using a descriptive-analytical method, the research analyzes the theory of religious democracy along with jurisprudential, historical, and political sources. The findings show that people hold a high position in religious democracy, and their participation contributes to the legitimacy, stability, and preservation of the system's religious values. The successful realization of this model requires a balance between Sharia and the popular will.

#### Keywords

Religious democracy, democracy, legitimacy, supervision and participation, people, Islamic governance.





## الديمقراطية الدينية: صلة بين القيم الإلهية والإرادة الشعبية



١٤١ عقة

🖡 مردمسالاری دینی؛ پیوندی میان ارزش های الهی و ارادمی مردمی

**مهدي لطفي** أستاذ مساعد، قسم العلوم السياسية، كلية أصول الدين، طهران، إيران. mlotfi1079@gmail.com

### الملخص

الديمقراطية الدينية نموذجً جديدً للحكم، يسعى إلى الربط بين المبادئ الإلهية وإرادة الشعب. مع الحفاظ على القيم الدينية، يُقرّ هذا النموذج بحق الشعب في الاختيار والمشاركة. بخلاف الديمقراطيات العلمانية التي تستمد شرعيتها من تصويت الأغلبية فقط، تُعرّف الديمقراطية الدينية المشاركة الشعبية في إطار القيم الدينية. ويتمثل التحدي الرئيسي لهذا النموذج في تحقيق التوازن بين المطلبات الدينية وإرادة الشعب في عملية الحكم. ما هو مكان الشعب في الديمقراطية الدينية، وكيف يُمكن تحقيق التوازن بين المبادئ الإلهية وإرادة الشعب؟ في نظام "الديمقراطية الدينية"، يعد أحف نفسه، تُحدد المبادئ الإلمية وإرادة الشعب؟ في نظام "الديمقراطية الدينية"، يُعد الشعب أحد الركائز الأساسية للسلطة السياسية، ولمشاركته في صنع القرار الحكومي تأثيرً بالغ. وفي وتحديات الديمقراطية الدينية ودورها في تعزيز المشاركة الشعبية والحفاظ على القيم الدينية، وكن ي وتحديات الديمقراطية الدينية ودورها في تعزيز المشاركة الشعبية والحفاظ على القيم الدينية، وكيفية وتحديات الديمقراطية الدينية ودورها في تعزيز المشاركة الشعبية والحفاظ على القيم الدينية، وكيفية وتحديات الديمقراطية الدينية ودورها في تعزيز المشاركة الشعبية والحفاظ على القيم الدينية، وكيفية وتحديات الديمقراطية الدينية ودورها في تعزيز المشاركة الشعبية والحفاظ على القيم الدينية، وكيفية وتحديات وثائقها الفقهية والتاريخية والسياسية، انطلاقاً من نظرية الدراسة على المنهج الوصفي التحليلي،

 الاستشهاد بهذه المقالة: لطفي، مهدي. (٢٠٢٢). الديمقراطية الدينية: صلة بين القيم الإلهية والإرادة الشعبية. الفقه والسياسة، ٦(٦)، ص. ١٩٩-١٩٢.

https://doi.org/10.22081/ijp.2025.71482.1063

المعالمة المعالمة: بحثية محكمة؛ النائسو: مكتب إعلام الإسلامي في حوزة قم (المعهد العالي للعلوم والثقافة الإسلامية، قم، إيران) © المؤلفون

🔳 تاريخ الإستلام: ٢٠٢٥/٥٤/٢٢ •تاريخ التعديل: ٢٣/٥٥/٢٥ •٢ •تاريخ القبول: ١١/٢٦ •٢ • ٢٠٢ •تاريخ الإصدار: ٢٢/٢٦ /٥٢

للشعب مكانةً عاليةً في الديمقراطية الدينية، وأن مشاركته تُسهم في شرعية النظام وقوته والحفاظ على قيمه الدينية. ويتطلب نجاح تطبيق هذا النموذج توازنًا بين الشريعة الإسلامية وإرادة الشعب.

# الكلمات الرئيسية

الديمقراطية الدينية، الديمقراطية، الشرعية، الرقابة والمشاركة، الشعب، الحكومة الإسلامية.





# مردمسالاری دینی؛ پیوندی میان ارزشهای الهی و ارادهی مردمی<sup>(</sup>



194

اً مردمسالاری دینی؛ پیوندی میان ارزش های الهی و ارادمی مردمی

**مهدی لطفی** استادیار گروه علوم سیاسی *و ر*وابط بینالملل، دانشگاه بین المللی علامه عسکری، قم. ایران. mlotfi1079@gmail.com

### چکیدہ

مردمسالاری دینی، الگویی نوین در حکمرانی است که تلاش می کند پیوندی میان اصول الهی و اراده ی مردمی ایجاد کند. این الگو ضمن حفظ ارزش های دینی، حق انتخاب و مشارکت مردم را به رسمیت می شناسد. برخلاف دموکراسی های سکولار که مشروعیت خود را تنها از رأی اکثریت می گیرند، مردم سالاری دینی، مشارکت مردمی را در چارچوب ارزش های دینی تعریف می کند. چالش اصلی این الگو، ایجاد تعادل میان اقتضانات دینی و اراده ی مردم در فرایند حکمرانی است. جایگاه مردم در مردم سالاری دینی چیست و چگونه میتوان میان اصول الهی و اراده ی مردمی تعادل برقرار کرد؟ مردم در نظام مردم سالاری دینی یکی از ارکان اصلی قدرت سیاسی هستند و مشارکت آنها در تصمیم گیری های حکومتی تأثیر بسزایی دارد؛ در عین حال، اصول دینی چارچوب کلی حاکمیت را تعیین و هدایت می کند.

این پژوهش به بررسی فرصتها و چالشهای مردمسالاری دینی و نقش آن در توسعهی مشارکت مردمی و حفظ ارزشهای دینی پرداخته و چگونگی تحقق آن را در جمهوری اسلامی ایران بررسی میکند. پیژوهش

 ۱. استناد به این مقاله: لطفی، مهدی. (۱۴۰۱). مردم سالاری دینی؛ پیوندی میان ارزش های الهی و اراده ی مردمی. فقه و سیاست، ۳(۶)، صص ۱۵۹–۱۹۲.

https://doi.org/10.22081/ijp.2025.71482.1063

نوع مقاله: پژوهشی؛ ناشر: دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم (پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی، قم، ایران) © نویسند گان
 تاریخ دریافت: ۱۴۰۴/۰۱/۱۳ وتاریخ اصلاح: ۱۴۰۴/۰۳/۰۲ وتاریخ پذیرش: ۱۴۰۴/۰۳/۲۲ وتاریخ آنلاین: ۱۴۰۴/۰۴/۰۱

حاضر از روش توصیفی-تحلیلی بهره برده و با استفاده از نظریه مردمسالاری دینی، اسناد فقهی، تاریخی و سیاسی را بررسی کرده است. یافتهها نشان میدهد که مردم در مردمسالاری دینی از جایگاهی والا برخوردارند و مشارکت آنها موجب مشروعیت، استحکام و حفظ ارزشهای دینی نظام میشود. تحقق موفق این الگو مستلزم توازن میان شریعت و ارادهی مردمی است.

# كليدواژهها

مردمسالاري ديني، دموكراسي، مشروعيت، نظارت و مشاركت، مردم، حكومت اسلامي.



### ۱. مقدمه

مردمسالاری دینی بهعنوان یک الگوی نوین حکمرانی در نظامهای سیاسی جهان اسلام، بویژه ایران، توجه بسیاری از پژوهشگران و نظریه پردازان علوم سیاسی را به خود جلب کرده است. این مدل از حکمرانی تلاش می کند میان دو مفهوم به ظاهر ناسازگار یعنی اصول و ارزشهای الهی از یک سو، و اراده و خواست عمومی از سوی دیگر، پیوندی معنادار برقرار کند. در حالی که دمو کراسیهای سکولار، مشروعیت حکومت را منحصراً براساس رأی اکثریت و تصمیم گیری جمعی تعریف می کنند، مردمسالاری دینی بر حفظ ارزشها و اصول دینی بهعنوان محور اصلی نظام تأکید دارد.

سوال مهم و اساسی این است که در مردمسالاری دینی، جایگاه مردم کجاست و تا چه حد می توان اراده جمعی و دینی را به گونهای همسو کرد که هم بر اراده مردم تأکید شود و هم اصول دینی محفوظ بماند؟ این الگوی حکمرانی، چالشی میان دو عنصر اصلی یعنی مردم و دین را مطرح می کند؛ عنصری که با پرسش های بنیادینی در زمینه مشروعیت، حاکمیت و مشارکت عمومی همراه است.

هدف این پژوهش، بررسی ابعاد نظری و کاربردی مردمسالاری دینی در ایران است و اینکه چگونه این مدل توانسته است هم ارزش های دینی و هم حقوق و مشارکت مردمی را حفظ و تقویت کند.

۲. اهمیت و ضرورت پژوهش در جهان معاصر، نظامهای حکومتی به طور مداوم در حال تحول و بازنگری هستند تا بتوانند به نیازهای جوامع پاسخ دهند. یکی از چالشهای اساسی در حوزهی سیاست و حکومت، ایجاد تعادل میان ارزشهای الهی و ارادهی مردمی است. مفهوم «مردمسالاری دینی» به عنوان یک الگوی حکومتی که تلفیقی از مبانی دینی و خواست عمومی جامعه است، از اهمیت خاصی بر خوردار است.

http://ijp.isca.ac.ir

م معلم مردم سالاری دینی: پیوندی میان ارزش های الهی و ارادهی مردمی ط بلکه به روشن تر شدن ظرفیت های مردم سالاری دینی در تقویت همبستگی اجتماعی، افزایش مشروعیت حکومت، و پاسخ گویی به نیازهای مردم کمک می کند. در شرایطی که جوامع اسلامی در پی الگوهای حکومتی پایدار و مبتنی بر ارزش های بومی خود هستند، پژوهش در این حوزه می تواند راهگشا باشد.

همچنین، در ک صحیح از این مفهوم می تواند به رفع برخی سوءبرداشتها و چالش های نظری در رابطه با امکان ساز گاری دمو کراسی و ارزش های دینی کمک کند؛ بنابراین، این پژوهش از منظر نظری و عملی اهمیت دارد و می تواند به غنای ادبیات علمی در این زمینه یاری رساند.

## ۳. ادبیات تحقیق

در مورد مردم سالاری دینی، فعالیت های پراکندهٔ پژوهشی به زبان فارسی نگاشته شده است، که به برخی از کتب و مقالات انجام شده در این زمینه اشاره می شود: الهه ابوالحسنی (۱۳۹۱)، حکمرانی مردم سالارانه، در این مقاله سعی شده دمو کراسی به عنوان یک معنای حکومتی در اداره امور سیاسی تعریف شود، نگاهی گذرا به مفهوم دمو کراسی داشته و در کشورهای دمو کراتیک دمو کراسی با چه چالش هایی روبه رو بود و نظریه پردازان برای حل مشکلات دمو کراسی بحث تازه ای را تحت عنوان حکمرانی مطرح کردند.

مهدی سعیدی (۱۳۹۱)، مردمسالاری دینی از منظر آیتالله خامنهای، یکی دیگر از آثار دربارهی نظریهی مردمسالاری دینی است. نگارنده در این کتاب، موضوعاتی از قبیل دموکراسی، حکومت دینی، کارآمدی حکومت دینی را بررسی کرده است.

مهدی مقدری (۱۳۹۵)، در پژوهشی با عنوان «در آمدی بر حکمرانی خوب (توسعه، دموکراسی، جهانی شدن)»، بیان میدارد که در فرایند حکمرانی در عصر حاضر کنونی، دیدگاه دولتها بدون در نظر گرفتن حقوق ملت نمیتواند یکسویه سیاستها و برنامههای خود را طراحی کنند؛ بنابراین در این وضعیت، برای دستیابی به توسعه پایدار لازم

است میزانی از مشارکت شهروندان و عناصر جامعه مدنی نیز مورد توجه قرار گیرد. مسعود کاویانی، علی شیرخانی، مقصود رنجبر (۱۴۰۱)، چالش اندیشه سیاسی سیدقطب فراروی گسترش مردمسالاری دینی در جهان اسلام را مورد بررسی قراردادهاند.

سیدابوالقاسم نقیبی (۱۳۹۷)، در مقاله «مردمسالاری دینی و تمدن نوین اسلامی»، با بازنشانی شناسی اصول حکمرانی در مردمسالاری دینی عناصر مذکور را پشتوانه پیوند مردمسالاری دینی و تمدن اسلامی برای رویش تمدن نوین دانستند.

فریبرز محرمخانی و محمدرضا محمدنژاد (۱۳۹۴) در مقاله امامخمینی و مردمسالاری دینی، این مقاله پساز تعریف بررسی شش پایه عملی و عینی مردمسالاری دینی که شامل رهبری، مردم و نقش آن در عرصه سیاسی، قانون اساسی، احزاب، انتخابات و آزادی است، بر آن است تا دیدگاه امامخمینی را در به کارگیری این پایه در نظام جمهوری اسلامی ایران و مردمسالاری دینی را تحقیق می کند.

# ۴. تمایزات و نوآوری تحقیق

این پژوهش با ارائه نگرشی نوین به مفهوم مردم سالاری دینی، در پی آن است که جایگاه مردم و اصول دینی را به عنوان دو محور اصلی قدرت و مشروعیت، در یک مدل حکومتی ترکیبی و همافزا تحلیل کند. نو آوری این تحقیق در تمرکز آن بر تعادل میان خواست عمومی و اصول الهی در ساختار نظام های دینی و اسلامی، بویژه در بستر ایران، نهفته است. برخلاف پژوهش های پیشین که عمدتاً به بررسی مردم سالاری دینی از زاویه تأکید بر اصول دینی پرداخته اند، این مطالعه تلاش دارد نقش مشارکت عمومی را نیز برجسته کند و با روش توصیفی – تحلیلی به ارزیابی فرصت ها و چالش های پیش روی این مدل بپردازد. در نهایت، این تحقیق در پی کشف میزان کار آمدی مردم سالاری دینی در توسعه مشارکت مردمی، حفظ ارزش های دینی و ایجاد ساز گاری بلندمدت میان این دو مقوله در بستر سیاست گذاری و حکمرانی در ایران است.

http://ijp.isca.ac.ir

## ۵. روش تحقیق

این پژوهش از نوع کیفی بوده و به روش توصیفی-تحلیلی انجام شده است. در این مطالعه، ابتدا با استفاده از منابع کتابخانهای و اسنادی، مبانی نظری و مفاهیم کلیدی مرتبط با مردمسالاری دینی مورد بررسی قرار گرفته است. سپس، با بهره گیری از روش تحلیل محتوا، پیوند میان ارزشهای الهی و ارادهی مردمی در نظام مردمسالاری دینی تحلیل شده است.

به منظور بررسی دقیق تر، منابع فقهی، تاریخی و فلسفی مرتبط با موضوع تحلیل شده و با استفاده از روش استدلال منطقی، نتایج تحقیق استخراج شده است. همچنین، در صورت لزوم از دیدگاههای اندیشمندان و متفکران اسلامی و سیاسی بهره گرفته شده تا ابعاد مختلف موضوع تبیین شود.

این پژوهش مبتنی بر رویکرد کیفی و روش تفسیری-تحلیلی است که به بررسی مفاهیم و چارچوبهای نظری مردمسالاری دینی میپردازد و تلاش دارد تا تعامل میان ارزشهای دینی و ارادهی مردمی را روشن سازد.

۶. تفاوت مردم سالاری دینی با دموکراسی غربی

طرح اولیه مردمسالاری دینی در رساله علامه نائینی و سپس امامخمینی شعنوان شد که در اینجا بدان پرداخته می شود. به نظر نائینی حکومت در اساس خود بر دو نوع قابل احصا است: یا «تملکیه» است یا «ولایتیه». اولی همان نظام سیاسی استبدادی است که در آن رابطه حاکم و محکوم برقرار است که در آن حاکم مالک و محکوم مملوک است که در این قسمت از سلطنت را چون دلخواهانه و از باب تصرف آحاد مالکان در املاک شخصیهی خود و میل شخصی سلطان است، لذا تملیکیه و استبدادیه گویند که در آن حاکم با حوزه عمومی چون حوزه ی خصوصی خویش برخورد می کند و تفاوتی بین حوزه عمومی و حوزه مایملک شخصی خویش قائل نمی شود. اساساً در چنین نظام استبدادی متکی به رابطه مالک و مملوک و خادم و مخدوم، حاکم اختیار وضع هر قاعده و قانونی را دارا است» (نائینی، ۱۳۸۸، ص ۲۶). شعبه ی دیگر حکومت یا همان «ولایتیه» م معتلي سال سوم، شماره دوم، پاييز و زمستان ۲۰۹۱ (پياپي ۶)

حکومتی مقید و تابع قانون است که در آن حاکم مقید و محدود به حدود قانون است که قانون نیز در جهت مصالح و مطامع مردم تنظیم شده است. نائینی سلطنت ولایتیه را حکومتی معرفی کرد که در آن «مقام مالکیت و قاهریت و فاعلیت مایشاء و حاکمیت مایرید، اصلاً در بین نباشد و اساس سلطنت فقط براساس اقامه همان وظایف و مصالح نوعیه متوقفه بر وجود سلطنت مبتنی و استیلای سلطان به همان اندازه محدود و تصرفش به عدم تجاوز از آن حد ما مقید و مشروط باشد» (نائینی، ۱۳۸۸، ص ۲۷).

«نائینی به عنوان مبدع نظریه مردم سالاری دینی، حکومت ولایتی را حکومتی معرفی می کند که به دور از تحکم و استبداد مالک مآبانه بر مصالح و رضایت عموم استوار است و اشتراک و تساوی مردم و حاکم در امور نوعیه، امین و مسئول بودن حاکم به امانت بودن حکومت، مشارکت و نظارت مردم بر اعمال حکومت از مختصات دولت ولایتیه است که در تنبیه الامه بدان تأکید کرده است» (رضایی و توحید فام، ۱۳۹۷، ص ۵۵).

در «حقیقت مردمسالاری دینی این است که یک نظام باید با هدایت الهی و اراده ی مردمی اداره شود و پیش برود. اشکال کار نظامهای دنیا این است که یا هدایت الهی در آنها نیست مثل به اصطلاح دمو کراسی های غربی که اراده ی مردمی علی الظاهر هست، اما هدایت الهی را ندارد یا اگر هدایت الهی را دارند یا ادعا می کنند که دارند، اراده مردمی در آن نیست؛ یا هیچ کس نیست، که بسیاری از کشورها این گونه اند؛ یعنی نه مردم در شئون کشور دخالت و رأی و اراده ای دارند، نه هدایت الهی وجود دارد. جمهوری اسلامی، یعنی آنجایی که هدایت الهی و اراده مردمی توأم با یک دیگر در ساخت نظام

بنابراین خاستگاه حضور مردم براساس یک «قرارداد اجتماعی» نیست. مردمسالاری دینی به معنای ترکیب دین و مردمسالاری نیست بلکه یک حقیقت واحد و جاری در جوهره نظام اسلامی است، چراکه اگر نظامی بخواهد بر مبنای دین عمل کند بدون مردم نمی شود ضمن آن که تحقق حکومت مردمسالاری واقعی هم بدون دین امکان پذیر نیست. از این رو سخن از تضاد یا توافق اسلام و دمو کراسی نیست، بلکه مراد تأکید بر این نکته است که مردمسالاری دینی نه تلفیق این دو تفکر، بلکه نظامی بر آمده

از منظومه فکری اسلام است. واژه «دینی» در ترکیب مردمسالاری دینی نیز دلالت بر منبع معرفتی شناختی این گونه مردمسالاری می کند. در این دیدگاه «مرجعیت دین در زندگی اجتماعی» مهمترین پیش فرض معرفت شناختی است. ازاینرو «مردمسالاری دینی برداشتی خاص از مردمسالاری و الگویی از نظام سیاسی اسلامی است که در آن مرجعیت دین (اسلام) در تبیین و توجیه عناصر اساسی مردمسالاری (قدرت جمعی و مشارکت مردمی) به رسمیت شناخته می شود (نجفی و یوسفی، ۱۳۹۷، صص ۱۲–۱۲).

رهیافت هستی شناختی برای غرب، تمدن ساز بوده و هست، اما به دلیل تباین مبانی دمو کراسی با مردم سالاری دینی، چنین نقشی را برای تمدن اسلامی نمی تواند ایفا نماید. با توجه به آنچه گذشت، مشخص شد که مبانی دمو کراسی با مبانی مردم سالاری دینی در تضاد است. از این رو یکی دیگر از ضرورت ها برای تمدن سازی، توجه به این نکته است که نظام مردم سالاری دینی زمانی می تواند به سمت تمدن حرکت کند که بر آمده از مبانی معرفتی اسلام و انقلاب اسلامی باشد، مسلماً با مبانی نظری که نظام های دمو کراتیک غربی دارند، چنین امکانی فراهم نمی شود و این به علت تغایر ذاتی مبانی با اندیشه های اسلامی است. مادامی که نظام مردم سالاری دینی مدعای تمدن سازی نداشته میشد با نظریه های جهانی شدن منافاتی ندارد، چراکه ناخود آگاه در این جریان مسلط باشد با نظریه های جهانی شدن مافاتی ندارد، چراکه ناخود آگاه در این جریان مسلط موصه محسوب خواهد گشت. شاید در این وضعیت، نظری «جنگ تمدن ها»ی هانتینگتون به واقعیت نز دیکتر باشد.

11.

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱ (پیاپی ۶)

این گفته به معنای نفی مطلق غرب نیست، بلکه مقصود تأکید بر تفاوت ماهوی عالم غرب با عالم اسلامی است در اخذ تفکر و تکنولوژی غربی، باید به این تفاوت ها توجه داشت. زیرا می توان چیزهای غربی را در عالمی دیگر وارد کرد و در نسبتی دیگر و با بهره گیری از امکانات عالم جدید، اما رشد و تغییر آن را فراهم آورد (نجفی و یوسفی، ۱۳۹۷، صص ۱۳–۱۴).

همچنین مقام معظم رهبری میفرماید: «یک مسئله اصل مسئله انتخاب و ربط آن با مردمسالاری از نظر اسلام است. دموکراسی غربی- یعنی دموکراسی متکی بر لیبرالیسم-

منطقی برای خودش دارد. آن منطق پایهی مشروعیت حکومتها و نظامها را عبارت از رأی اکثریت میداند... این پایهی دموکراسی غربی است. اگر نظامی این را داشت، این نظام نظر دموکراسی لیبرالی مشروع است؛ اگر نظامی این را نداشت، نامشروع است... در اسلام مردم یک رکن مشروعیت اند، نه همهی پایهی مشروعیت» (خامنهای، ۱۳۸۲/۰۹/۲۶).

از دیدگاه آیت الله جوادی آملی، «مردم سالاری دینی الگویی از نظام سیاسی است که بر پایه اصل خضوع مردم در ساحت قدس الهی، در چار چوب هدایت دین و نهاد دینی، تدبیر عقلانی مردم و حاکمیت آنها به رسمیت شناخته می شود. ایشان مردم سالاری دینی را مفهومی بسیط می دانند، مقصود از بسیط بودن، عدم ترکیب مردم سالاری با دین و تأکید بر این نکته اساسی است که دین، خود ارائه دهنده ی الگویی خاص از مردم سالاری است. از این رو مردم سالاری دینی، حاصل مردم سالاری به عنوان روش به همراه مبانی و آموزه های دینی نمی باشد، وی بر اساس چنین نگرشی تف او تی میان مردم سالاری دینی و دمو کر اسی قائل است. در نگ اه ایشون؛ در مردم سالاری دینی مردم در ساحت قدس الهی خاضع اند. اما در دمو کر اسی غربی و مردم سالاری غیر دینی، طوق طاعت کسی را بر گردن می نهند که اکثریت آن را کسب کند» (مرادی و ابطحی، ۱۳۹۵، ص ۱۸۵).

111 2023

مردمسالاری دینی؛ پیوندی میان ارزشهای الهی و ارادمی مردمی

در مجموع می توان گفت، «نظام مردم سالاری دینی در مبانی هستی شناختی معرفت شناسی و انسان شناسی، نسبت به تمدن غرب بر تری دارد که دلیل آن نیز شرافت ذاتی اسلام است. از این منظر، نظام مردم سالاری دینی در ماهیت و مبانی، بر تر از نظام لیبرال دمو کراسی و تمدن غربی است. لیکن از دستاوردهای این تمدن، بی نیاز نیست. لذا از سازو کارها، دستاوردها و تجارب این تمدن بهره می برد، تا به تدریج با قدرت یافتن سیستم های درونی و شکل گیری مناسبات بر اساس آموزه های دینی، به تفوق و اقتدار بر سد. در این زمان، که می توان گفت، عالم اسلامی شکل می گیرد تعامل با دیگر تمدن ها، دیگر به تغییر ماهیت و غلبه ی تفکری منجر نخواهد شد» (نجفی و یوسفی، ۱۳۹۷، صص ۱۴–۱۵).

«مردمسالاری دینی براساس آموزههای دینی، آزادی فردی محدودیتهای ذهنی و عینی فراوانی دارد. از اینرو ازیک طرف فرد در مقابل خداوند مسئول و پاسخ گو است و بنابراین اراده الهی، آزادی فردی و اراده انسان را محدود می کند و از بعد دیگر، فرد بر موجب آموزههای اسلامی، در برابر جامعه مسئول است و کیان جامعه، بر منافع و علایق فردی، مقدم است و ازاینرو در موارد تزاحم منافع فرد و مصلحت جامعه، مصلحت جامعه مقدم می باشد» (عیوضی، ۱۳۸۹، ص ۳۰۱).

دمو کراسی غربی، از لحاظ ایدئولوژیک و یا ساختار سکولار، برای بسیاری از فرهنگهای غیرغربی، بویژه فرهنگ اسلامی مطلوب نیست. دمو کراسی در جوامع غربی، در دو الگوی متمایز فردگرا(لیبرال دمو کراسی) و جمع گرا(سوسیال دمو کراسی) ظهور یافته و بر مبنای اومانیستی و سکولاریستی، نسبی گرایی و پلورالیستی استوار شده است. روشن است که این مبانی، در تنافی با آموزههای وحیانی اسلام و در تقابل با مبانی مردمسالاری دینی است (امیدی نقلبری، ۱۳۹۶، ص ۱۴۴.

چنانچه به تاریخ طرح مفهوم دمو کراسی و شکل گیری نظامهای دمو کراتیک توجه کنیم، خواهیم دید که دمو کراسی نه روش است و نه فلسفه سیاسی – اجتماعی؛ بلکه الگویی از نظام سیاسی اجتماعی است که در طول تاریخ مبتنی بر پیش فرض ها و مبانی نظری خاصی مطرح شده و راه و روش خاصی برای اداره حکومت و جامعه معرفی کرده است. بر این اساس تفکیک روش از فلسفه سیاسی – اجتماعی نادرست است به نظر می رسد. دمو کراسی هم مبتنی بر مبانی نظری خاصی است و هم بیانگر شیوه و سازو کارهای مختلفی برای اداره جامعه و حکومت است؛ به دیگر سخن، نوعی تناسب میان این شیوهها و سازو کارها با مبانی و پیش فرضهای پذیرفته شده، وجود دارد.

چنین رویکردی افزون براینکه به شناخت بهتر دموکراسی منجر میشود برای نسبت دموکراسی با مردمسالاری دینی نیز بسیار کارا است. در ایران، غالباً برای پاسخ به مسئله امکان یا امتناع مردمسالاری دینی به تفکیک ارزش از روش و جداسازی رهیافتهای گوناگون به دموکراسی پرداخته و نتیجه گرفته که چون میشود روشهای دموکراتیک را از ارزشهای دموکراسی جدا نمود، پس میتوان میان اسلام و دموکراسی جمع کرد م معتلی سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۲۰۹۱ (پیاپی ۶) که نوایی

و سخن از مردمسالاری دینی گفت (نجفی و یوسفی، ۱۳۹۷، ص ۱۱).

برای تعریف مردم سالاری دینی باید تعریفی از دمو کراسی که ریشه در تحولات پساز رنسانس دارد، داشته باشیم تا مقصود از مردم سالاری دینی را بهتر مشخص شود البته باید توجه داشت، در غرب همواره یک موج مخالف دمو کراسی بر محیط حاکم بر اندیشه ورزان غرب وجود داشته است و اصولاً تا صد سال پیش، نگاه اندیشمندان به دمو کراسی مثبت نبود. به عنوان مثال مک فرسون در این مورد می گوید: «روشن فکران و فرهیختگان در سراسر تاریخ طولانی دمو کراسی، از یونانی های کلاسیک گرفته تا دوران معاصر، دمو کراسی را بدترین نوع حکومت قابل تصور می دانستند. معنای دمو کراسی کم و بیش مترادف با حکومت اراذل واوباش بود و بنا به تعریف آن، برای تمام ارزش های اصیل جامعه متمدن و نظم پذیر، تهدیدی به شمار می آمد ... تقریباً تمام فرهیختگان از دوران های اولیه تاریخ تا صد سال پیش چنین موضعی داشتند» (عوضی،

دولتهای دمو کراتیک، تنها زمانی با جدیت به افکار عمومی توجه می کنند که بدانند در صورت عدم توجه به این افکار، بر کناری آنها از پستهایشان کاملاً محتمل است. در مردمسالاری دینی نیز تحول افکار در جهت تأمین مصالح عمومی و سعادت افراد جامعه مطلوبیت است و پیشرفت محسوب می شود. ازاینرو، هر نوع تحولی پذیرفته نیست؛ چراکه تحول افکار به سوی انکار حقایق، یا خشک مغزی و تحجر، یا تعافل و تجاهل روشن فکر مآبانه، یا جهالت مدرن را نمی توان معقول دانسته و پذیرفت.دکتر حسن ترابی از روشن فکران دینی سودان در اینباره می نویسد: «هیچ کس نمی تواند مدعی شود که نظامهای سیاسی غرب، باز تابی از اراده مردم است؛ زیرا میان مردم و نظامهای سیاسی لایه های از رهبران حزبی و لایه هایی از منافع طبقه ای ویژه

108 200

مردمسالاری دینی؛ پیوندی میان ارزشهای الهی و ارادمی مردمی

۷. نقش مردم در مشروعیت و کارآمدی حکومت اسلامی نقش مردم در کارآمدی حکومت دینی آنچنان است که بدون قبول و پذیرش آنها http://ijp.isca.ac.ir با وجود مبارک حضرت علی ﷺ نیز نظام اسلامی موفق نخواهد بود (خرمشاد و امینی، ۱۳۹۷، ص ۱۱۴).

به نحوی که حضرت علی الله در باب اهمیت نقش مردم به جان مبارک خویش سوگند یاد می کنند اگر امامت جز با حضور همه مردم صورت نبندد، پس هر گز تحقق نخواهد یافت. ولی کسانی که اهل آن هستند و آن را پذیرفته اند، کسانی را که هنگام تعیین امام حاضر نبوده اند به پذیرفتن آن وا می دارند. سپس روا نیست کسی که حاضر بوده از بیعت خود باز گردد و آنکه غایب بوده دیگری را اختیار کند (نهج البلاغه، خطبه ۱۷۳).

بنابراین، اراده مردم مبنای اصلی قدرت سیاسی میباشد و دولت، جانشین و نماینده ملی است و مشروعیت آن از خواست ملی منبعث می شود (رنجبر، ۱۳۸۲، ص ۱۳۴).

در همین راستا مقام معظم رهبری (مدظله العالی) می فرماید: «مشروعیت این نظام به تفکر اسلامی و به استواری بر پایه ی اسلام است؛ مشروعیت مجلس و رهبری هم بر همین اساس استوار است». امام یک وقت می فرمود، اگر من هم از اسلام روی بر گردانم، مردم مرا کنار می گذارند. راست هم می گفت. مردم امام را با اسلام شناخته اند؛ به خاطر فداکاری و عظمت او در راه اسلام دنبالش راه افتادند، که همه ما، بنده و شما هم همین طور هستیم» (خامنه ای، ۱۳۸۲/۰۳/۷).

114

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۲۴۱۱ (پیاپی ۶)

همچنین معظم له می فرماید: «در نظام اسلامی قهر و غلبه معنا ندارد؛ قدرت معنا دارد، اقتدار معنا دارد، اما اقتدار برخاسته از اختیار مردم و انتخاب مردم، آن اقتداری که ناشی از زور و غلبه و سلاح باشد و، در اسلام و در شریعت اسلامی و در مکتب امام معنا ندارد؛ آن قدرتی که از انتخاب مردم به وجود آمد، محترم است» (خامنهای، ۱۳۹۳/۰۳/۱۴).

در جای دیگر ایشان در مورد نقش مردم بیان می فرماید: «مردم سالاری دینی... یک حقیقت واحد در جوهره نظام اسلامی است؛ چراکه اگر نظامی بخواهد بر مبنای دین عمل کند، بدون مردم نمی شود؛ ضمن آن که تحقق حکومت مردم سالاری واقعی هم بدون دین امکان پذیر نیست..» (روزنامه جمهوری اسلامی، ۱۳۷۹/۱۰/۱۳). ایشان همچنین می فرماید: «درنظام اسلامی، رأی، خواسته و عواطف مردم، تأثیر اصلی را دارد و نظام

اسلامی بدون رأی و خواست مردم تحقق نمی یابد» (مرادی و ابطحی، ۱۳۹۵، ص ۱۸۶).

با بررسی قانون اساسی کشور، به مصداق های مشخص که در ارتباط با قانون گرایی و حق حاکمیت مردم سالاری دینی است، برمی خوریم. مهمترین اصلی که می توان آن را اصل مادر در این زمینه تلقی کرد، اصل پنجم قانون اساسی با عنوان حق حاکمیت ملت و قوای ناشی از آن است. در این اصل آمده است: «حاکمیت مطلق بر جهان و انسان از آن خداست و هم او انسان را بر سرنوشت اجتماعی خویش حاکم ساخته است. هیچ کس نمی تواند این حق الهی را از انسان سلب کند یا در خدمت منافع فرد یا گروهی خاص قرار دهد و ملت این حق الهی را از انسان سلب کند یا در اصول بعد می آید اعمال می کند». پس از این اصل، مهمترین اصلی که بیانگر مشارکت مردم در امور سیاسی و اجتماعی است، اصل ششم است. در این اصل آمده است: «در جمهوری اسلامی ایران مور کشور باید بر آرای عمومی اداره شود، از راه انتخابات رئیس جمهور، نمایندگان مجلس شورای اسلامی، اعضای شوراها و نظایر اینها یا از راه همهپرسی در مواردی که در اصول دیگر این قانون معین می گردد» (مرادی و اطحی، ۱۳۹۵، صور).

در تعریف مردم سالاری دینی بیان می شود که «این ایده الگویی از حکومت است که بر مشروعیت الهی و مقبولیت مردم در چار چوب مقررات الهی استوار است و در راستای حق مداری، خدمت محوری و ایجاد بستری برای رشد و تعالی مادی و معنوی انسان ایفای نقش می کند. بر این اساس، مردم سالاری دینی جوهره مردم سالاری (دمو کراسی) را به رسمیت می شناسد، اما پذیرش مرجعیت دین به عنوان منبع معرفت شناختی، به توجیه، تحلیل و تبیین آن می پردازد. لذا مردم سالاری دینی با به رسمیت شناختن مرجعیت دین در ساحت دمو کراسی به سوی الگوی مردم سالاری دینی حرکت می کند» (رضایی و توحید فام، ۱۳۹۷، صص ۴۷–۴۸).

شهید بهشتی بزرگترین ویژگی انقلاب اسلامی ایران را مردمی بودن آن معرفی میکند و بیان میدارد که «خصلت مردمی بودن انقلاب و متکی بودن انقلاب به توده مردم را باید حفظ کرد و حفظ این خصلت را بر هر مصلحت دیگر و هر کار خوب دیگر مقدم داشت تا جایی که مدیریت ملی و اداره مملکت، روزبهروز بر خواست ملت

http://ijp.isca.ac.ir

€ معمل مردمسالاری دینی؛ پیوندی میان ارزش های الهی و ارادهی مردمی G و حمایت ملت بیشتر تکیه کند» (داریوند، ۱۴۰۱، صص ۴۷۲).

امام علی ای در این مورد می فرماید: «مردم، تا با کسی بیعت نکرده اند اختیار دارند و آزادند و چون بیعت کردن دیگر اختیاری ندارد و همانا بر زمام دار که استقامت داشته باشد و بر مردم است که از او اطاعت کنند و این بیعتی عمومی است که هر کس از آن سرباز زند، از دین اسلام سرباز زده و راه دیگری جز مسلمان پیموده است و بیعت شما با من، همراه با فکر و اندیشه بود و ناگهانی و بدون تأمل نبوده است» (بخشایش اردستانی و دشتی، ۱۳۹۲، صص ۱۵۸–۱۵۷).

۸. مشارکت سیاسی و نظارت مردمی در حکمرانی دینی

یکی دیگر از مؤلفه های حضور مردمی و ارج نهادن به نقش مردم توسط امام علی مسئله نظارت است. امام تأکید داشت که مردم باید نسبت به حاکمیت سیاسی و حکومت، نظارت مستقیم داشته باشند. امروز نیز نظارت و کنترل یکی از اصلی ترین شاخصه های آزادی سیاسی در حاکمیت سیاسی به حساب می آید. حضرت به کار گزارانش دستور می دادند تا به طور علنی چگونگی فعالیت های کارمندان را تحت نظر قرار دهند تا از این طریق حقی از مردم هم ضایع نگردد و ظلمی پدید نیاید. خود حضرت نیز همواره خود را در معرض دید و نظارت مردم قرار می دادند. ایشان در نامه معنی که غیبت زمامداران از ملت، منشأ کم آگاهی از جریان های کشور باشد و غیبت از مردم پیوندشان را با آنچه پس پرده است می گسلد و درنتیجه مسائل بزرگ را در چشمانشان کوچک و مسائل کوچک را بزرگ می کند، زیبایی های زشت و زشتی ها زیبا جلوه می کند و حق و باطل در هم می آمیزند...» (ماشمی و دشتی، ۱۶۰۳، صر۷۷).

 المعنية المال سوم، شماره دوم، باييز و زمستان ۲۰۹۱ (پياپى ٤) مخ

همه مراتب خود، متکی به آرای مردم و تحت نظارت و ارزیابی و انتقاد عمومی خواهـد بود» (امام خمینی، ج۴، ص۱۶۰).

ایشان معتقد هستند که نظارت مردم امری فراگیراست؛ بهطور مثال در انتخابات که یکی از ابزارهای زمینهساز کنترل و نظارت است خود مردم بر امور انتخاباتی نظارت دارند: «برنامه ما این است که رجوع کنیم به آرای عمومی، به آرای مردم. قوای انتظامی را کنار بگذاریم؛ خود مردم را، محول کنیم تنظیم انتخابات را به دست خود جوانهای مردم. در هر شهری جوانها خودشان؛ که قوای انتظامی، شهربانی، شهرداری همه کنار بروند. آن کسی که دخالت می خواهد بکند برای حفظ صندوق آرا و امثال ذلك، خود ملت باشد» (امام خمینی، ج۵، ص ۳۲۲).

مسئلهی حضور مردم در صحنه که جزء لوازم حتمی ادارهی صحیح کشور و پیشرفت انقلاب و به نتیجه رسیدن انقلاب و به هدفها دست یافتن انقلاب است باید ترویج بشود؛ هر کسی صدایی دارد، هر کسی زبان گویایی دارد، هر کسی مخاطبی دارد، هر کسی می تواند اثر بگذارد، باید روی این زمینه کار کند: وَ تَواصَوا بِالحَقِّ<sup>1</sup>؛ این حق است. تواصی به حق وظیفهی همه است؛ روحانی باشد، استاد دانشگاه باشد، منبر باشد، صداوسیما باشد، مسئول سیاسی باشد، مدیر فلان دستگاه باشد، عالِم باشد، مرجع باشد، هر کسی باشد، وظیفه است. مردم را بایستی به حضور در میدان، ایستادگی در میدان، آشنایی با لوازم میدان وادار کنند (خامنهای، ۱۴۰۲/۱۰/۱۹).

یکی از مولفه های توسعه سیاسی در حکومت و نظام های سیاسی، مشارکت مردمی است و بند هشتم از اصل سوم قانون اساسی، با صراحت تمام، دولت را موظف کرده است که همه امکانات خود را برای تحقق مشارکت عامه مردم در تعیین سرنوشت سیاسی، اقتصدی و فرهنگی خویش به کار بندد (اخترشهر، ۱۳۸۶، ص ۱۴۰۰).

امام راحل معتقدند که اجبار و تحميل مردم به انجام عمل و خواستهاي از سوي

http://ijp.isca.ac.ir

عنال مردمسالاری دینی: بیوندی میان ارزش های الهی و ارادهی مردمی
 عنال مردمسالاری دینی: بیوندی میان ارزش های الهی و ارادهی مردمی

١. إلَّا الَذينَ آمَنوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ وَتَواصَوا بِالحَقِّ وَتَواصَوا بِالصَّبرِ؛ مكر كسانى كه ايمان آورده و اعمال صالح انجام دادهاند، و يكديكر را به حق سفارش كرده و يكديكر را به شكيبايى و استقامت توصيه نمودهاند! (العصر، ٣).

سردمداران نظام سیاسی، عملی در منافات با قانون اساسی و عرف محسوب می شود و ایشان اجبار مردم را مساوی با نقض قانون اساسی میدانند و اینچنین بیان میدارند: «این قدر تحميل بر ملت نكنيد. اجبار ملت به ورود در حزب نقض قانون اساسي است؛ اجبار مردم به تظاهر در موافقت و پایکویی و جنجال در امری که مخالف خواسته آنهاست نقض قانون اساسی است؛ سلب آزادی مطبوعات و دستگاههای تبلیغاتی و اجبار آنها به تبليغ بر خلاف مصالح كشور نقض قانون اساسي است؛ تجاوز به حقوق مردم و سلب آزادیهای فردی و اجتماعی نقض قانون اساسی است؛ انتخابات قلابی و تشکیل مجلس فرمایشی محو مشروطیت و نقض قانون اساسی است؛ ایجاد پایگاههای نظامی و مخابراتي و جاسوسي براي اجانب مخالفت با مشر وطيت است» (امام خميني، ج۳، ص ۷۴).

در اندیشه امام خمینی، الله مشارکت مردمی و حضور در صحنه مردم، یکی از مولفه های اساسی تداوم ساختار سیاسی است و مردم با مشارکت و سهیم شدن در قدرت سیاسی، جامعهای امن ایجاد می نمایند (قربی، ۱۳۹۰، ص ۴۶).

با این رویکرد، امام خمینی، به پدیده مشارکت مردم و حضور مردمی در امور دولتي و حکومتي اهميت زيادي مي دهند و معتقدنيد کيه مشارکت مردم در سياست و امور معاش امری قانونی است و در قانون اساسی برای این امر، سازو کاری سنجیده شده است و می فرماید: «به طوری که استحضار دارند در مقدمه قانون اساسی صریحاً مقرر است که هر یک از افراد اهالی مملکت در تصویب و نظارت امور عمومی، محق و سهیم می باشند. و به موجب اصل دوم قانون اساسی، مجلس شورای ملی نماینده قاطبه اهالی مملکت ایران است که در امور معاش و سیاسی وطن خود مشارکت دارنـد (امام خميني، ج۱، ص ۱۴۵).

اهمیت مشارکت در نظام سیاسی از دیدگاه امام راحل به حدی است که ایشان مشارکت مردمی به طور همگانی را ضامن حفظ امنیت می دانند و بر آن تاکید داشتند؛ «آگاهی مردم و مشارکت و نظارت و همگامی آنها با حکومت منتخب خودشان، خود بزرگترین ضمانت حفظ امنیت در جامعه خواهد بود» (امام خمینی، ج۴، ص ۲۴۸). امام معتقدند که در نظام مردمسالاری دینی و جمهوری اسلامی، اصلاح امور باید به

وسیله جمهور مردم باشد و مشارکت مردمی از حیث ایجاد استقلال، مبارزه بافساد و فحشاء و تنظیم قانون حائز اهمیت است: «طبعاً برای آینده مملکت و جایگزینی این رژیم باید راه و رسمی را انتخاب کرد که مورد موافقت و علاقه مجموع جامعه باشد. و این جمهوری اسلامی است. اساس کار یک جمهوری اسلامی، تأمین استقلال مملکت و آزادی ملت ما و مبارزه با فساد و فحشا و تنظیم و تدوین قوانین است که در همه زمینههای اقتصادی، سیاسی، اجتماعی و فرهنگی با توجه به معیارهای اسلامی، اصلاحات لازم را به عمل آورد. این اصلاحات با مشارکت کامل همه مردم خواهد بود» (امام خمینی، ج۵، ص ۱۵۵).

شهید بهشتی در مورد نقش نظارتی مردم در جامعه اسلامی این گونه بیان می فرماید: «آیا دولتی جرأت می کند برخلاف مصالح ملت قدمی بر دارد؟ خیر. اما به یک شرط. آن شرط چیست؟ خواهش می کنم این جمله را به اعماق ضمیر اجتماعی و اسلامی تان بفرستید، چون باور کنید اگر مفاد این جمله در اعماق ضمیر اسلامی و اجتماعی ما زنده نماند، مانند هر انقلابی که در معرض خطر است، انقلاب ما نیز چنین خواهد بود. به شرط حضور آگاهانه یک یک افراد امت در اداره جامعه. «به من چه» و «به تو چه» در جامعه اسلامی و جود ندارد. بله به یک معنا درست است. «به تو چه» در هنگامی که در قلمرو دیگران دخالت بیجا می کنی، اما اگر نظارت می کنی «به تو چه» و «به من چه» معنی ندارد. برای نظارت «به من چه» و «به تو چه» وجود ندارد» اما برای دخالت، البته «به تو چه» و «به من چه» و «به تو چه» و جود ندارد».

## ۹. نظام امامت و امت در حکومت اسلامی

در مردم سالاری دینی، مسئولیت های دینی جامعه میان دولت و مردم توزیع شده است. پس همان گونه که دولت در قبال آراء، اوصاف و افعال مردم، مسئول و پاسخ گو است، مردم نیز در برابر آراء، اوصاف و افعال دولت مسئولند. دولت و مردم، براساس اصل امربه معروف و نهی ازمنکر، مسئولیتی عام در برابر یکدیگر دارند (امیدی نقلبری، ۱۳۹۶، ص ۵۰).

«حکومتی که نه در پرتو سرنیزه و برق سرنیزه و لوله یتفنگ و تانک و زره پوش و قدرت و زور است و نه به دلیل داشتن امتیازات خاص یا ثروت؛ بلکه زمام دار، سمت و منصب و قدرتش را از حمایت عامه ی مردم می گیرد. از توده مردم، از خلق از ناس، از عامه، از آنها می گیرد قدرت خودش را و سمت خودش را. آنها هستند که او را به این سمت برمی گزینند یا می پذیرند. از این نوع حکومت در یونان باستان به «رِپوبلیکا<sup>۱</sup>» یاد می شد. حکومت بر گرفته از عامه که از آن با نام «دمو کراسی<sup>۲</sup>»، حکومت دمو، حکومت توده، حکومت ملت و حکومت عامه یاد می شد. به طوری که رِپوبلیکا عمالاً باید با دمو کراسی همراه و همگام باشد» (حسینی بهشتی، ۱۳۹۰، صص ۱۲–۱۳).

نظام سیاسی اجتماعی جمهوری اسلامی نظام امت و امامت است و حق این است که با هیچیک از این عناوینی که در کتابهای حقوقی حقوق سیاسی و حقوق اساسی آمده قابل تطبیق نیست... به همین دلیل، ما فکر می کنیم عنوان نظام باید نظام امت و امامت باشد. منتها در اثنای انقلاب، چون این عنوان هنوز برای توده های مردم روشن نبود، به عنوان شعار اول «حکومت اسلامی» انتخاب شد که بسیار هم خوب و گویا بود و سپس وقتی معلوم شد این نظام حکومتی رئیس جمهور هم دارد آن وقت گفته شد «جمهوری اسلام » ولی نام راستین و کامل این نظام، نظام امت و امامت است در رأس این نظام اصول عقیدتی و عملی اسلام براساس کتاب و سنت است. ممه چیز باید از این قله سرازیر شود. بر طبق این اصول عقیدتی و عملی مسئولیت و صاحبان اصلی حق در این ایدئولوژی، در این نظام عقیده و عمل، «ناس» و مردماند (حسینی بهشتی، ۱۳۹۰، ص ۳۹).

14.

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱ (پیاپی ۶)

«در جامعه مسلکی کسانی باید به مقام رهبری برسند و رهبران جامعه باشـند کـه قبـل از هرچیز همه ابتکارها و استعدادها و لیاقتهایشان در خـدمت مسـلکی قـرار بگیـرد کـه جامعه آن مسلک را بهعنوان زیر بنای اول پذیرفته اسـت. دقـت کنیـد کـه در اینجـا هـم

1. Repuplican

2. Democracy

حکومت برخلاف خواست اکثریت بر سرکار نیست؛ اما اکثریت وقتی میخواهد حکومت را انتخاب کند با این ملاک انتخاب میکند. انتخاب رهبر با خواست اکثریت است؛ اما عمل رهبر ممکن است با خواست و تمایلات اکثریت متناسب نباشد. عمل رهبر در اینجا با مصلحت اکثریت متناسب است نه با تمایلات اکثریت. این است که حکومت و رهبر در یک جامعه مسلکی در درجه اول مربی است، در درجه دوم مدیر است. اداره آن جامعه آهنگ تربیت دارد. لذا امام و رهبر در چنین حکومتی مرشد و راهنما نیز هست» (حسینی بهشتی، ۱۳۹۰، صص ۱۹۱–۱۹۰).

حضرت على الله مردم را محور حكومت دانسته و حكومت را در راستاى تحقق ارزش هاى اسلامى و تأمين خواسته ها و نيازهاى مردم شكل مىدهد و هيچوقت تحميل و اجبار را بر مردم روا نمى دانست. به طور كلى ايشان صميمى ترين حاكم (زمامدار) و مردمى ترين هاى حكومت مداران بود. تا بدان جا كه حكومت آن حضرت پس از رسول گرامى اسلام حضرت محمد الله به عنوان يك حكومت موفق و الكو براى مسلمانان مطرح و مدنظر مى باشد (بخشايش اردستانى و دشتى، ١٣٩٢، ص ١٢٥).

در جایی دیگر همه مردم را مورد خطاب قرار میدهد و میفرماید: «ای مردم، همه افراد جامعه در خشنودی و خشم شریک میباشند، چنان که شتر ماده ثمود را یک نفر دستوپا برید اما عذاب آن قوم ثمود را گرفت، زیرا همگی آن را پسندیدند» (بخشایش اردستانی و دشتی، ۱۳۹۲، ص ۱۵۹).

چنین برای امام رأی و نظر مردم آنقدر اهمیت دارد که در نظر ایشان، حکومت بهمنزله وسیلهای برای خدمت به مردم است. در خدمت مردم بودن را یک وظیفه میدانند و به کارگزاران خود توصیه مینمایند که بدون هیج منت گذاری در خدمت مردم باشند و به وعدههای خود عمل کنند و آن حضرت در این مورد میفرمایند: «مبادا هر گز با خدمتهایی که انجام دادی بر مردم منت گذاری، یا آنچه را انجام دادهای بزرگ شماری، یا وعدهای که به مردم دادهای خلاف وعده نمایی! منت نهادن، پاداش نیکوکاری را از بین میبرد و کاری را بزرگ شمردن، نور حق را خاموش گرداند و خلاف وعده عمل کردن، خشم خدا و مردم را برمیانگیزاند» (نهچالبلاغه، خطبه ۵۳).

## ۱۰. دیدگاه امام خمینی و رهبری درباره مردمسالاری دینی

111

ففهر

سال سوم، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱ (پیاپی ۶)

مردمسالاری دینی از منظر امامخمینی شنظریه ای است که می توان آن را جایگزین مردمسازی مبتنی بر اصول عرفی، انسان محورانه، فر دگرایانه و سودا انگارانه، نمود و حکومتی مبتنی بر ارزش های دینی در چارچوب احکام الهی به پا کرد. در این مدل حکومتی و برای اداره ی جامعه حضور مستقیم مردم و اثر گذاری آرای ایشان در عرصه سیاسی و اجتماعی به صورت عینی نمود یافت و باعث شد نظریات سیاسی دیگر را به تقابل و رویایی دعوت کند. مسئله مردم سالاری دینی از جمله مسائلی نیست که مسلمانان برای نخستین بار و از طریق آشنایی با مکتوبات و نظامات سیاسی غربی به آن آشنا شده باشند بلکه با مطالعه تاریخ اسلام و حاکمان اسلامی روشن می شود که در این نوع به آن اقدام نموده باشند مورد توجه رهبران دینی، قرار گرفته است که شاهد عینی آن بطرای ، ۱۶۰۰، صری

در نظریه مردمسالاری دینی امام، مشروعیت حکومت و حاکمان دو رکن و پایه دارد: «نخست رکن دینی (حقانیت) که مربوط به محتوای حکومت و ویژگی های حاکمان است و چگونگی آن از ناحیه دین تعیین می شود و دوم رکن مردمی (مقبولیت) که به صورت یا شکل حکومت و نیز انتخاب یا پذیرش مردم در مقام تأسیس نظام حکومتی یا باز بر گزیدن از میان دارندگان صفات مقرر از جانب شارع است و در حیطه اختیارات و حقوق آنها است» (معمار، ۱۳۸۷، ص ۱۰۶).

امام خمینی الله هدف نهضت خویش را خدمتگزاری اعلام کردهاند و خود را خادم ملت معرفی می کنند: «من آمدهام تا پیوند خدمتگزاری خودم را به شما عزیزان عرضه کنم که تا حیات دارم خدمتگزار همه هستم؛ خدمتگزار ملت های اسلامی؛ خدمتگزار ملت بزرگ ایران؛ خدمتگزار دانشگاهیان و روحانیان؛ خدمتگزار همه قشرهای کشور و همه قشرهای کشورهای اسلامی و همه مستضعفین جهان» (امام خمینی، ج۱۰، ص ۴۷۲). همچنین امام الله معتقد بودن که دولت و مسئولین باید الخدمت بر مردم» را ملاک

قرار دهند و نه «فرمانفرمایی دولت نسبت به ملت» که منشأ عقب ماندگی ها و جداشدگی از ملت است: «این جدایی دولتها از ملتها منشأ همه گرفتاریهایی است که در یک کشوری تحقق پیدا می کند. اگر آن طوری که اسلام طرح دارد راجع به حکومت و راجع به ملت، حقوق ملت بر حکومت، حقوق حکومت بر ملت، اگر آن ملاحظ ه بشود و مردم به آن عمل بکنند، همه در رفاه هستند؛ نه مردم از حکومت می ترسند، برای اینکه حکومت ظالم نیست که از آن بترسند، همه پشتیبانش هستند؛ و نه حکومتْ فرمانفرمایي مىخواهد بكند؛ حكومت هم خدمت مىخواهد بكند. مسئله، مسئله خدمتگزارى دولت به ملت است؛ نه فرمانفرمایی دولت به ملت. همین فرمانفرمایی جدا می کند شما را از ملت، و ملت را از شما و منشأ مفاسد زیاد می شود. اگر جوری باشد که وقتی رئيس دولتي نخست وزيرش، رئيس جمهورش بياييد توى مردم، با مردم باشيد؛ فواصل نباشد، آن طور فواصلي كه در طاغوت هست. فرماندارها با مردم فواصل نداشته باشند که مردم پشت اتاقش بیایند بایستند و راهشان ندهند و چه. البته با عدالت راه بايد بدهند، نه اينكه؛ هرج و مرج نباشد كه هر كس آمد، بخواهـد جلـو بيفتـد. يـك موازینی که خود شما میدانید. اما مردم از کارهای شما احساس کنند که شما از خودشان هستيد و مي خواهيد خدمت كنيد بهشان، نمي خواهيد فرمانفرمايي كنيد و نمیخواهید مردم را تحت فشار قرار بدهید، و نمیخواهید ظلم بکنید، این حرفها نباشد» (امام خمینی، ج۹، ص ۱۱۹).

خاطرهای هست در یک شب تعدادی در منزل فرزند حضرت امام حاج احمد آقا، خدمت امام بودند، بحث فداکاری های مردم پیش آمد، حضرت امام شفر مودند که مردم خیلی جلو هستند، ما عقب شان داریم میرویم. یکی از دوستان فرمودند خب حالا ما اگر بگوییم دنبال رو مردم هستیم، دنبال مردم می رویم این برای ما مصداق درست است ولی در مورد شما نمی توانیم این حرف را بزنیم شما در جلو مردم هستید، شما در کنار مردم حداقل هستید، من یادم هست که امام عصبانی شدند و فرمودند: مردم جلو هستند. (ستوده، ۱۳۸۰، ص ۱۰۲).

به همین منظور است وقتی خبرنگار روزنامه، ایل تِمپو در ۲۳ دی ۱۳۵۷ در پاریس از

امام خمینیﷺ میپرسد: «قوانین اسلامیای که شما مایلید در ایران اجرا کنید شبیه عربستان سعودی و لیبی خواهند بود؟

ایشان در پاسخ میفرماید: «آنچه را که ما به نام جمهوری اسلامی خواستار آن هستیم فعلاً در هیچ جای جهان نظیرش را نمی بینیم» (امام خمینی، ج۵، ص ۴۳۸).

مقام معظم رهبری می فرماید که «مردم سالاری ما از دل اسلام جوشید. بارها عرض شده است که این جور نیست که وقتی ما می گوییم مردم سالاری دینی، این به معنای یک ترکیب انضمامی بین مردم سالاری با یک مفهومی است و دین با یک مفهوم دیگری؛ این نیست. مردم سالاری ما از دین سرچشمه گرفته است، اسلام این راه را به ما نشان داده است» (خامنه ی، ۱۳۹۲/۶/۱۴)، «مردم بودند که نقشه های دشمنان ما را خنثی کردند» (خامنه ی، ۱۳۹۰/۰۳/۱۴)، «حضور مستحکم مردم پشتوانه ی ایستادگی مسئولان است» (خامنه ای، ۱۳۸۹/۰۷/۱۷).

در همین راستا معظم له می فرماید: «در همه ی صحنه های سیاست داخلی و خارجی ما نقش مردم همین اندازه تعیین کننده است و این جاست که ما می رسیم به مضمون آن آیه ای که در طلیعه ی خطبه تلاوت کردم که خدای متعال به رسول اکرم شاه می فرماید: «هو الذی ایّدک بنصره و بالمؤمنین» <sup>(</sup> خداوند تو را با پیروزی خودش، با یاری خودش و با مؤمنان کمک کرد. یعنی پیروزی الهی و نصرت الهی در کنار مؤمنان. مؤمنان این قدر بها داده می شوند در قرآن. «یا ایّها النّبی حسبک الله و من اتّبعک من المؤمنین» <sup>۲</sup> خدا و مؤمنان تو را بس.

این حرف کوتاه انقلاب ماست. خلاصهی جمهوری ما این است؛ خدا و مردم. سیاست نه شرقی و نه غربی ما بر روی این پایه استوار است؛ خدا و مردم. ما این دو عنصر شریف را که میتوانند حرکت انقلاب اسلامی ما را روزبهروز گسترش و عمق بیشتری بدهند، نباید از دست بدهیم» (خامنهای، ۱۳۶۱/۰۳/۱۴).

. سوره مباركه الأنفال، آيه ۶۲.

۲. سوره مباركه الأنفال، آيه ۶۴.

در سالگرد حضرت امام در ۱۴خرداد ۱۴۰۰ حضرت آیت الله خامنه ای با اشاره به شکست کامل پیش گویی های دشمنان و اقتدار و پیشرفت و توسعه مستمر جمهوری اسلامی فرمودند: «راز پرشکوه و افتخار آمیز ماندگاری نظام امام خمینی، همراهی دو کلمه جمهوری و اسلامی است» (خامنه ای، ۱۴۰۰/۰۳/۱۴).

همچنین ایشان تصریح می کنند که این نگرش درباره نقش مردم در حکومت اسلامی برخاسته از متن اسلام است. در اسلام مردم همه پایه مشروعیت نیستند، بلکه یک رکن مشروعیت اند. علاوه بر رأی و خواسته مردم پایه اصلی مشروعیت در نظام سیاسی تقوا و عدالت است. اگر کسی برای حکومت انتخاب می شود از تقوا و عدالت برخوردار نباشد، همه مردم هم که برای او اتفاق کنند، از نظر اسلام این حکومت، حکومت نامشروعی است؛ اگر حاکمی به عدالت حکم نکند، هر کس که او را نصب کرده یا انتخاب کرده، نامشروع است. (خامنهای، ۲۲/۱۹/۱۶). ایشان می فرماید: «برخی رأی مردم را پایه یمشروعیت می دانند، دست کم مردم پایه اعمال مشروعیت هستند. بدون آرای مردم بدون حضور مردم و بدون تحقق خواست مردم، خیمه نظام اسلامی، سرپا نمی شود و نمی ماند. البته مردم مسلمانند و این اراده و خواست مردم در چارچوب قوانین و احکام اسلامی است» (خامنهای، ۱۳۷۸/۱۳/۱۶).

به عبارت دیگر، «خداوند متعال تحقق حکومت اسلامی به ریاست حاکم الهی را مشروط به اعمال حق مردم کرده است» ممکن است برخی گمان کنند که این تحلیل موجب می شود تا حکومت دارای خاستگاه دو گانه مشروعیت باشد یعنی یک منبع مشروعیت حکومت از سوی خداوند و دیگری از سوی مردم است. پس طبق تحلیل مزبور، حکومت داری منبع دو گانه مشروعیت «الهی – مردمی» است. به دیگر سخن، براساس این تهدید، مشروعیت مردم در عرض مشروعیت الهی مطرح می شود و این با دیدگاه توحیدی شیعه درباره توحید در حاکمیت، ساز گاری ندارد. ولی این برداشت درستی نیست؛ زیرا از سویی، همان طور که از قول ایشان بیان شد، رهبری حق حاکمیت را تنها متعلق به خداوند متعال می داند و از سویی دیگر، در بحث مشروعیت بخشی مردم به حکومت، با مراجعه به عبارتهای دیگر روشن می شود که ایشان نمی خواهد برای

http://ijp.isca.ac.ir

ح معناه مردمسالاری دینی، پیوندی میان ارزشهای الهی و ارادهی مردمی ح معناه مردمسالاری دینی، پیوندی میان ارزشهای الهی و ارادهی مردمی حکومت دو منبع مشروعیت در عرض هم بیان کنند. «در اسلام، حقالله رقیب حقالناس نیست؛ مقابل حقالناس نیست. حق مردم، همه حقوق مردم، از جمله حق انتخاب که قطعاً برای مردم وجود دارد در امر حکومت، این ناشی است از حکم الهی. همه حقوق مردم اعتبارش متخذ است از حاکمیت خداوند و آنچه که خدای متعال مقرر فرموده است» (خامنهای، ۱۳۸۰/۱۲/۱۳). به همین دلیل به حق مردم در برابر حکومت تأکید می شود. حق مردم در عرض حق خداوند نیست، بلکه در طول حقالله است و این حق را خداوند به انسانها داده؛ حقی که می تواند آن را «حق تبعی» بنامیم (امیدی و محسنی، ۱۴۰۲، ص ۲۰).

همچنین مقام معظم رهبری <sup>(مدظله المالی)</sup> در اولین کنگره بین المللی نهج البلاغه می فرماید: «مردم در تعبیر نهج البلاغه رعیت اند، رعیت یعنی آن کسانی، آن جمعی، که رعایت آنان و مراقبت آنان و حفاظت و حراست آنان بر دوش ولی امر است. البته مراقبت و حفاظت یک وقت نسبت به یک موجود بیجان است این یک مفهوم پیدا می کند، یک وقت مربوط به حیوانات است این یک معنا پیدا می کند. اما حراست و حفاظت یک وقت مربوط به انسانهاست، یعنی انسان را با همهی ابعاد شخصیتش، با آزادیخواهیاش، با افزایش طلبی معنویش، با امکان تعالی و اوج روحیاش، با آرمانها و اهداف والا و شریفش، اینها را به عنوان یک مجموعه در نظر بگیرید. این باید با همهی این مجموعه مورد رعایت قرار بگیرد. این همان چیزی است که در فرهنگ آل محمد در طول زمان مورد ملاحظه بوده... یعنی انسان با انسانیتش باید مراعات بشود، این مفهوم رعیت و تعبیری از مردم در نهج البلاغه است».

به طور خلاصه وقتی در نهج البلاغه می خواهیم مفهوم حکومت را به دست بیاوریم از آن طرف نگاه می کنیم می بینیم آن که در رأس حکومت است والی است، ولی امر است، متصدی کارهای مردم است، یک وظیفه دار و مکلف بزرگ است، یک انسانی است که بیشترین بار و سنگین ترین مسؤولیت بر دوش اوست و در سوی دیگر انسان ها قرار دارند که باید با همهی ارزش هایشان، با همهی آرمان هایشان، با همه ی عناصر مشکلهی شخصیتشان مورد رعایت قرار بگیرند؛ این مفهوم حکومت است، نه سلطه گری است، نه زور مداری است، نه افزون طلبی است (خامنه ای، ۱۳۶۰/۲/۲۹). آن ارزش های معنوی

که ملاک حکومت هست اینها را بیان کند و مشخص کند. اما فقط این نیست، بلکه بیعت هم شرط است. «انه بایعنی القوم الذین بایعوا ابابکر و عمر و عثمان علی ما بایعوهم علیهم فلم یکن للشاهد عن یختار و لا للغائب عن یرد و انما الشوری للمهاجرین و الانصار فان اجتمعوا علی رجل و سموه اماماً کان ذلک لله رضی» <sup>۱</sup> اگر مهاجر و انصار جمع بشوند و کسی را پیشوای خود بدانند و به امامت او گردن بنهند خدا بر این راضی است. بیعت منجز کننده یحق خلافت است؛ آن ارزشها آن وقتی می تواند فعلاً و عملاً کسی را به مقام ولایت امر برساند که مردم هم او را بپذیرند و قبول کنند، که این مسئله در باب نقش مردم در حکومت باز مورد توجه قرار می گیرد (خامنهای، ۱۳۶۰/۲/۲۹).

### نتيجه گيرى

این مقاله بر پایه بررسی نظریه مردمسالاری دینی، بویژه در قالب مدل حکومتی جمهوری اسلامی ایران است که تلاش میکند بین ارزشهای دینی و اراده مردم پیوند معناداری ایجاد کند. مردمسالاری دینی، برخلاف مدلهای سکولار دموکراسی، که مشروعیت خود را صرفاً از رأی اکثریت میگیرند، براساس ارزشهای دینی و حمایت مردمی، چارچوبی را فراهم میسازد که در آن، مردم بهعنوان رکن اساسی، نه تنها مشارکت فعال دارند، بلکه در فضای ارزشی و هدایتی دین، انتخابهای خود را انجام میدهند به طوری که هم ارزشهای مذهبی حفظ شود و هم اراده مردم نقش مهمی در تصمیم گیریها ایفا کند.

در این نظام، مردم افزون بر شرکت در انتخابات و نظارت بر عملکرد دولت، نقش مستقیم و مؤثری در ثبات و کارآمدی حکومت دارند. نظارت مردمی به عنوان یکی از اصول کلیدی، در این نوع حکومت به خوبی مطرح شده و تأکید بر آن است که مردم حق دارند تا بر مسئولان نظارت کرده و آنان را به پاسخ گویی وادارند. همچنین، مسئولان حکومتی در این سیستم موظف به خدمت به مردم و پایبندی به اصول اخلاقی

شرح نامه ۶ نهج البلاغه.

http://ijp.isca.ac.ir

🗲 معليك مردمسالاري ديني؛ پيوندي ميان ارزش هاي الهي و ارادمي مردمي

و دینی هستند که سبب ایجاد اعتماد عمومی و افزایش کار آمدی نظام میشود. از مهمترین یافتهها و نتایج این پژوهش، این است که مردم در نظام مردمسالاری دینی در امور حکومتی از جایگاهی والا برخوردارند و بدون حضور آنان، کار آمدی و مشروعیت حکومت خدشهدار خواهد شد.

در نهایت، مردمسالاری دینی با حفظ چارچوب های دینی و همراهی با مشارکت مردمی، مدلی از حکومت اسلامی را ارائه می دهد که می تواند با رویکرد تمدن سازی اسلامی همراه باشد و ضمن بهرهمندی از تجارب و دستاور دهای مثبت دموکر اسی های دیگر، با ریشه های اسلامی خود در تعارض با مبانی سکولار غربی قرار می گیرد. این ویژگی، به این نوع نظام امکان می دهد که با اتکا به اراده مردم و براساس اصول و ارزش های اسلامی، به سمت پایداری و توسعه گام بردارد.



# فهرست منابع

خامنه اي، سيدعلي. (١٣٦٠/٠٢/٢٩). در اولين كنگره بين المللي نهج البلاغه. يايگاه اطلاع رساني مقام معظم رهبری: https://farsi.khamenei.ir. خامنهای، سیدعلی. (۱۳۶۱/۰۳/۱۴). در خطبههای نماز جمعه تهران. پایگاه اطلاعرسانی مقام معظم رهبری: https://farsi.khamenei.ir. خامنهای، سیدعلی. (۱۳۹۲/۰۶/۱۴). در دیدار رئیس و اعضای مجلس خبر گان رهبری. پایگاه اطلاعرسانی مقام معظم رهبری: https://farsi.khamenei.ir. خامنهای، سیدعلی. (۱۴۰۲/۱۰/۱۹). در دیدار مردم قم. پایگاه اطلاع رسانی مقام معظم رهبری: .https://farsi.khamenei.ir خامنهای، سیدعلی. (۱۳۸۲/۰۳/۷). در دیدار نمایندگان مجلس. پایگاه اطلاع رسانی مقام معظم رهبري: https://farsi.khamenei.ir. خامنه ای، سیدعلی. (۱۳۹۳/۰۳/۱۴). در مراسم بیست و پنجمین سالگرد رحلت امام خمینی ﷺ. پایگاه اطلاعرسانی مقام معظم رهبری: https://farsi.khamenei.ir. خامنهای، سیدعلی. (۱۳۹۰/۱۳/۱۴). در مراسم بیست و دومین سالگرد رحلت امامخمینی ﷺ. يايگاه اطلاع رسانی مقام معظم رهبری: https://farsi.khamenei.ir. خامنهای، سیدعلی. (۱۳۸۲/۰۹/۲۶). دیدار استادان و دانشجویان قزوین. پایگاه اطلاعرسانی مقام معظم ر هبری: https://farsi.khamenei.ir، خامنهای، سیدعلی. (۱۳۸۰/۱۲/۲۳). دیدار با اعضای مجلس خبر گان. پایگاه اطلاعرسانی مقام معظم ر هبری: https://farsi.khamenei.ir، خرمشاد، محمدباقر؛ امینی، پرویـز. (۱۳۹۷). مسئله مشروعیت در نظریـهی مردمسالاری دینی آيتالله خامنهای، فصلنامه دولت پژوهی، ۱۴(۱)، صص ۱۰۷–۱۲۵. دار بوند، محمدصادق. (۱۴۰۱). جایگاه و نقش مردم در استقرار و استمرار نظام امت و امامت در پرتو آراء شهید بهشتی، تمدن حقوقی، ۵(۱۲)، صص ۴۸۷-۴۶۷. دشتى، محمد. (١٣٨٩). نهج البلاغه. قم: دفتر تبليغات اسلامي.

# رضايي، حسن؛ توحيدفام، محمد. (١٣٩٧). نسبت سنجي الگوي حکمرانيي خوب و مردمسالاري ديني (با تأكيد بـر شـاخص،هاي حاكميت قـانون مشـاركت و پاسـخ گويي)، فصلنامهی راهبرد، ۲۷ (۸۹)، صص ۶۵–۳۵. رنجبر، مقصود. (۱۳۸۲). حقوق و آزادیهای فردی از دیدگاه امام خمینیﷺ. تهران: مرکز اسناد انقلاب اسلامي. روزنامه اطلاعات. (۱۳۷۹/۰۶/۱۰). روزنامه جمهوري اسلامي (۱۳/۱۰/۱۳). ستوده، امیر رضا. (۱۳۸۰). پا به پای آفتاب: گفتهها و ناگفتهها از زندگی امام خمینیﷺ (ج۵). تهران: انتشارات ينجره. سعیدی، مهدی. (۱۳۹۱). مردمسالاری دینی از منظر حضرت آیتالله خامنهای. تهران: انتشارات مركز اسناد انقلاب اسلامي. سلطانی، عباسعلی؛ بلالی محمدهادی. (۱۴۰۰). تقویت ارکان نظام مردمسالاری دینی با تکیه بر نظريه خطابات قانوني امامخميني الله، پژوهش نامه متين، ٢٣ (٩١)، صص ٨٣-١٠٩. امام خمینی. صحیفه حضرت امامﷺ (ج۱، ۳، ۴، ۵، ۹، ۱۰). قم: موسسه تنظیم و نشر آثار امام خميني ظلى الله الم عيوضي، محمدرحيم. (١٣٨٩). مقايسه مردمسالاري ديني و ليبرال دمو كراسي، فصلنامه راهبردي شماره ۲۱. قربی، سیدمحمدجواد. (۱۳۹۰). بررسی ارتباط مشارکت سیاسی و امنیت ملی در اندیشه سیاسی امام خمینی 🔅، همایش ملی مشارکت سیاسی و امنیت ملی در جمهوری اسلامی ایران، اسفندماه، دانشگاه اصفهان. كاوياني، مسعود؛ شير خاني، على؛ رنجبر، مقصود. (١۴٠١). جالش انديشه سياسي سيدقط، خود فراروی گسترش مردمسالاری دینی در جهان اسلام، فصلنامه مطالعات بیداری

191 202

مردمسالاری دینی؛ پیوندی میان ارزش های الهی و ارادمی مردمی

http://ijp.isca.ac.ir

اسلامی، شماره چهارم، ۱۱ (۲۶)، صص ۵۷–۳۱.

محرمخانی، فریبرز؛ محمدنژاد، محمدرضا. (۱۳۹۴). امامخمینی و مردمسالاری دینی، اندیشه سیاسی در اسلام، شماره ۴، صص ۱۴۴–۱۲۱. مرادی، عباس؛ ابطحی سیدمصطفی. (۱۳۹۵).جایگاه هویت ملی در گفتمان مردمسالاری دینی، فصلنامه علمی پژوهشی مطالعات انقلاب اسلامی، ۱۳(۴۵)، صص ۱۷۰–۲۰۰. معمار، رحمتالله. (۱۳۸۷). بررسی تطبیقی نظریههای لیبرال دموکراسی و مردمسالاری دینی از

منظر امامخمینی ﷺ، متین، ۱۰ (۳۸)، صص ۱۲۱ – ۹۷ . مقدری، مهدی. (۱۳۹۵). درآمدی بر حکمرانی خوب توسعه، دموکراسی، جهانی شدن (چاپ اول) تهران: انتشارات جنگل.

نائینی، محمدحسین. (۱۳۸۸). تنبیه الأمة و تنزیه الملة (مصحح: سیدجواد ورعی). تهران: بوسـتان کتاب قم.

نجفی، موسی؛ یوسفی، بتول. (۱۳۹۷). نسبت نظام و مردمسالاری دینی با تمدن غرب (تمدن موجود) و تمدن مهدوی (تمدن موعود). جستارهای سیاسی معاصر، سال نهم، شماره اول، صص۱-۹۱.

نقیبی، سیدابوالقاسم. (۱۳۹۷). مردمسالاری دینی و تمدن نوین اسلامی، مطالعات بنیادین تمدن نوین اسلامی، ۱(۲)، صص ۱۱۴–۱۳۲.

هاشمی، خدیجه؛ دشتی، فاطمه. (۱۴۰۳). نگاهی به پیشینه و ظرفیت مردمسالاری دینمی و نقس آن در تحقق تمدن نوین اسلامی و ایران ۱۴۱۴، پژوهشنامه تاریخ سیاست و رسانه، شماره ۱، ۷(۲۵)، صص ۶۹–۹۰.

#### Editorial board (Persian Alphabetical Order)

#### Mohammad Javad Arasta

Associate professor College of Farabi University of Tehran

#### Ahmad Rahdar

Assistant professor Baqir al- OlumUniversity

#### Seyed Javad Rasivarai

Associate professor Research Institute of Howzah and University

#### Seifollah Sarrami

Associate Professor, Islamic Sciences and Culture Academy

#### Seyed Kazem Seyedbaqeri

Associate professor Research Institute for Islamic Culture and Thought

#### Abul- Qasem Alidoost

Professor Research Institute for Islamic Culture and Thought

#### Najaf lakzaee

Professor Baqir al-Olum University

#### Ahmad Mobaleghi

Assembly of experts for leadership

#### Mansour Mirahmadi

Professor Shahid Beheshti University

#### **Reviewers of Thid Volume**

Ali Akbari Moallem, Seifullah Sarrami, Najaf Lakzai.



# Jurisprudence and politics

## Journal of jurisprudence and politics

Vol. 3, No. 2, Autumn & Winter, 2022

(6) Islamic Sciences and Culture Academy (Research Center for Jurisprudence And Law) www.isca.ac.ir

> Manager in Charge: Najaf Lakzaei

> Editor in Chief: Seifollah Sarrami

Secretary of the Board: Ali Akbari Moallem

**Translator of Abstractes and References:** 

Mohammad Reza Amouhosseini

Arabic Translator Amin Fathi

Tel.:+ 98 25 31156855 / 31156912 • P.O. Box.: 37185/3688

ijp.isca.ac.ir

| *                            | ضمن تشكراز حسن انتخاب شما                     |                                                    |                              |                               |
|------------------------------|-----------------------------------------------|----------------------------------------------------|------------------------------|-------------------------------|
|                              |                                               | ات اسلامی حوزه علمیه ة<br>ورد نظر ، قرم ذیل را تکم | 이 같은 것이 아파 관계에 많은 것이 가지?     |                               |
|                              |                                               |                                                    |                              | فرماشتراک                     |
| حوزه                         | فقد                                           | نقدونظر                                            | آينه پڙوهش                   | جستارهای<br>فقهی واصولی       |
| ۰ سال اشتراک<br>۸۰۰/۰۰ ریال  |                                               |                                                    |                              | یک سال اشتراک<br>۸۰۰،۰۰۰ریال  |
| پژوهشهای قرآنی               | اسلام و مطالعات<br>اجتماعی                    | علومسياسى                                          | تاريخ اسلام                  | آيينحكمت                      |
| - سال اشتراک<br>۱/۴۰۰/۰ ریال |                                               |                                                    |                              | یک سال اشتراک<br>۳۲۰/۰۰۰ ریال |
|                              | ـــام پــــــذر:<br>ن تحصيلات :               |                                                    | نامخانوادگی:<br>باریخ تولید: | تهــاد:                       |
|                              | كداشتراك قبل:<br>پیش شماره:<br>تــلفن ثــابت: | كـــــدېستى:<br>صندوق.ېستى:                        | سان:<br>بستان:<br>بسان:      | تىپ<br>خو                     |
|                              | تسلفن همراه                                   | رايــائـــامە:                                     | وچە:<br>لاك :                |                               |
| - 1                          |                                               |                                                    |                              | 2                             |